

Www.islamiyat.online

ب بسم الله الرَّحْلَنِ الرَّحِيْمِ

# المم علوم قرآن

مولانا محمد عارف الله مصباحي

استاذ مدرسه فيض العلوم محمد آباد گوہنه، ضلع مئو، يو پي

زُبْدَةُ الْإِتْقَانِ فِيْ عُلُوْمِ الْقُرْانِ از: علامه سيد محد بن علوى مالكي (م٢٥ ١٥/١٥٠٠)

اخذو تلخيص از:

الْإِتْقَانِ فِيْ عُلُوْمِ الْقُرْانِ

تصنيف: علامه جلال الدين عبد الرحمٰن بن ابي بكر سيوطي رحمه الله تعالى

۵۹۱۱ هـ هم ۱۳۳۵ ۱۳۳۵ م ۱۳۳۵ م

مجلس بركات، الجامعة الاشرفيه، مبارك بور

ضلع اعظم گڑھ ، یوبی

## سلسلة اشاعت نمبر ۵۷

الممعلوم قرآن

كتاب

ترجمه زبدة الاتقان في علوم القرآن

مولا نامحمه عارف الله مصباحي

يزجم

استاذ مدرسه فيض العلوم ، محدة بادكومنه ، ضلع مئو

مولانامحم عارف الله مصباحي و مولاناناصر حسين مصباحي

قمت:

کمیوز نگ

يروف ريدنگ : مترجم

اشاعت اول : صفر ۱۴۳۳ ه/ جنور ک ۲۰۱۲ ء

rr+ :

: ایک بزار

تعداد

صفحات

مطبع

: مجلس بركات،الجامعة الاشر فيه،مبارك بور

ناشر

#### ملے کے ہے:

ا- مجلس بركات، الجامعة الاشرفيه، مبارك بور، اعظم گره- يو بي- بن كورد: 276404

۲- مجلس برکات، ۱۳۹ گراؤنڈ فلور، کٹرا گوکل شاہ بازار، مٹیامحل، جامع مسجد دہلی 110006

- 1- MAJLIS-E-BARAKAAT, AL-JAMIATULASHRAFIA, MUBARAKPUR, AZAMGAR, U.P. PIN: 276404
- -2- MAJLIS-E-BARAKAAT, 149,GROUND FLOOR, KATRA GOKULSHAH MARKET, MATIYA MAHAL JAMA MASJID DELHI PIN 110006

مع ترجمه : زبدة الانقان في علوم القرآن

اہم علوم قر آ ن

|                   | 7 1- 0000,847.                               |      | 0.7131.1                                   |  |  |  |
|-------------------|----------------------------------------------|------|--------------------------------------------|--|--|--|
| فهرست مضامین کتاب |                                              |      |                                            |  |  |  |
| فحه               | مضمون                                        | صفحہ | مضمون                                      |  |  |  |
| M                 | ایک آیت اوراس کے متعدداسباب                  | r    | تفصيلات                                    |  |  |  |
| ۳.                | مختلف آیات اوران کاایک سبب                   | ۲    | التعارف انقان ، زبدة الانقان ازمترجم       |  |  |  |
|                   | وه آیات قر آنی جوبعض صحابه کی زبان           | 4    | ترجمه زبدة الاتقان ازمترجم                 |  |  |  |
| ۳.                | کے موافق نازل ہوئیں                          | 4    | امام سيوطي صاحب انقان ازمترجم              |  |  |  |
| 11                | جن کانز ول متعدد بار ہوا                     | 11   | علامه علوى مالكي صاحب زبدة الانقان ازمترجم |  |  |  |
| 111               | قرآن کے حفاظ اور راویوں کی معرفت             | ١٣   |                                            |  |  |  |
|                   | مشهور متواتر، آحاد، شاذ ، موضوع اور مدرج     |      |                                            |  |  |  |
| 12                | کی معرفت                                     |      | فهرست ترجمه زبدة الاتقان                   |  |  |  |
| ۴۰)               | تنبيهات                                      |      | مقدمه:علوم قرآن یعنی علم نفسیر کی اصطلاحات |  |  |  |
| ٣٣                | تخصيل قرآن كي كيفيت                          | 10   | کے بیان میں<br>اس                          |  |  |  |
| المال             | قراءت کی کیفیت                               | 12   | مکی اور مدنی                               |  |  |  |
|                   | قراءتوں کوالگ الگ اور یکجااخذ کرنے           | 1/   | حضری اور سفری                              |  |  |  |
| ra                | ر معنیت<br>کی کیفیت                          | 19   | سب ہے پہلے کون سی وحی نازل ہوئی            |  |  |  |
| M                 | قراءت قرآن زیادہ کرنے کا استحباب             | 44   | اوائل مخصوصه<br>ر                          |  |  |  |
| ۱۹                | مقدار قراءت میں سلف کی عادتیں                | 77   | مس وحی کا نز ول سب سے آخر میں ہوا          |  |  |  |
| -                 |                                              |      | آ خری دحی ہے متعلق دوسرے اقوال اور         |  |  |  |
| ١                 | تلاوت قرآن کے آ داب<br>تاب تاب تاب اسان افضا | 71   | ان کے جوابات                               |  |  |  |
|                   | ترتیل اور قلت تلاوت افضل ہے یا               | 44   | سبب بزول کی معرفت                          |  |  |  |
| 30                | سرعت اور کثرت تلاوت؟                         |      | کیاسببنزول خاص ہونے کی وجہ سے حکم          |  |  |  |
| 34                | بلندآ واز سے تلاوت                           | 74   | بھی خاص رہے گا                             |  |  |  |
| ۸۵                | مصحف میں دیکھ کر پڑھنا                       | 12   | اسباب نزول ہے متعلق چندفوا ئد              |  |  |  |
| 1                 |                                              |      |                                            |  |  |  |

ترجمه: زبدة الاتقان في علوم القرآن اجم علوم قرآن صفحه مضمون صفحه اقتباس اوراس كاقائم مقام 40 قرآن کےمقدم وموخر کابیان 110 غريب القرآن كي معرفت 44 114 قرآن کے عام اور خاص کا بیان قرآن مين واردغيرعر لي الفاظ 4. ۲۷ عام کی تین قسمیں چنداہم قواعد جن سے واقفیت ضروری ہے 119 عام مخصوص بالحديث كي چندمثاليس 111 ٥ صاركا قاعده 111 40 قاعده عموم وخصوص ہے متعلق تجھ متفرق فرعیں 177 قاعده قرآن میں وار دمجمل اور مبین 150 🕏 تعریف وتنگیر کا قاعده قرآن کے ناسخ ومنسوخ کابیان اسباب تنكير 110 11 ليجهمتفرق فوائد اسباب تعريف 44 🗗 تعریف وتنکیر ہے متعلق دوسرا قاعدہ 100 ۷٨ عبيه مشكل القرآن اورموجم اختلاف وتناقض افرادوجع كا قاعده 1 ۸۵ قرآن کے مطلق اور مقید کابیان 🕏 سوال وجواب كا قاعده 119 وجوه ونظائر كي معرفت ٨٦ منطوق ومفهوم قرآن IMP ۹۲ قرآن کے وجوہ مخاطبت کابیان فوائد 100 اعراب قرآن كي معرفت IMA 90 قرآن میں وار دحقیقت ومجاز IMA فائده اما حصراوراخضاص 100 محكم، متثابه ۱۰۲ | قرآن میں داردایجاز واطناب IDA ١٠١ اليجازقصر 109 فصل ایجاز حذف اوراس کے اسباب 141

| ترجمه: زبدة الاتقان في علوم القرآن |                                        |      | اہم علوم قرآ ن                     |
|------------------------------------|----------------------------------------|------|------------------------------------|
| صفحه                               | مضمون                                  | صفحه | مضمون                              |
| 117                                | قرآن میں مذکورا سامے صحابہ وغیر ہم     | 141  | اطناب چندامور سے ہوتا ہے           |
| 717                                | کفار کے نام جوقر آن میں مذکور ہیں      | 170  | تشبيه واستعاره قرآن                |
| 114                                | بتوں کے نام جوقر آن میں مٰدکور ہیں     | 170  | قرآنی استعارات                     |
|                                    | ملکوں ،شہروں ،قطعات زمین ،جگہوں        |      | قرآن میں وار د کنا ہےاور تعریض     |
| 112                                | اور پہاڑوں کے نام جوقر آن میں وارد ہیں | 14.  | فصل (استفہام کے بیان میں)          |
| 112                                | قرآن میں وار دسیاروں کے نام            | 120  | فصل (امرکے بیان میں)               |
| MA                                 | فوائد                                  | 122  | فصل (نہی کے بیان میں)              |
| r19                                | مفردات القرآن                          | 141  | فواتح سور                          |
| 227                                | آيات مبهمات                            | 1/4  | خواتم سور                          |
| 772                                | قرآن میں ابہام کے اسباب                | IAM  | آیتوں اور سور تو ل کی مناسبت       |
| 779                                | قرآن کی تفسیروتا ویل اوراس کی حاجت     | 110  | عنبيه                              |
| 141                                | مَا خذ تفسير                           | 114  | اعجاز قرآن                         |
| 200                                | طبقات مفسرين                           | 19+  | وجها عباز قرآن                     |
| 772                                | طبقة تابعين                            | 191  | تنبيهات                            |
| rm                                 | بعد کے مفسرین                          | 191  | قرآن ہےمستبط علوم سے علما کا اعتنا |
| 14.                                | خاتمه كتاب ازمترجم                     | 199  | امثال القرآن                       |
|                                    |                                        | r    | ف <i>ص</i> ل                       |
|                                    |                                        | r+0  | فاكده                              |
|                                    |                                        | 4+4  | اقسام قرآن                         |
|                                    |                                        | 711  | جدل قرآن                           |
|                                    |                                        | 710  | قرآن میں واقع اسا کنیتیں اورالقاب  |
|                                    |                                        | 417  | قرآن میں وار داسا ہے ملائکہ        |

#### تعارف

الاتقان فی علوم القرآن : علوم قرآن ہے متعلق علامہ سیوطی کی شہرہ آفاق تصنیف ہے اس میں انھوں نے قرآن کریم کے ان تمام علوم کو بڑی تفصیل اور جامعیت کے ساتھ بیان فرمایا ہے جن تک ان کے زمانے میں ذہن انسانی کی رسائی ہوسکی تھی چناں چہ انھوں نے اس میں قرآن کی تفسیر، قراءات، نواسخ، لغت، احکام، امثال جمم، اصول وقواعد اور دوسر نے بہت سے فوائد کا ذکر بڑی شرح وبسط سے کیا ہے۔ زبدة الاتقان بمفصل اورد قيق علمي مباحث يرمشمل مونے كے سبب چوں كما تقان صرف حلقه علما ومحققین تک ہی محدودتھی اس لیے عام طالبان علوم قرآن کوبھی قرآن کے سرچشمہ صافی سے سیراب کرنے کے لیے حضرت علامہ علوی مالکی رحمہ اللہ تعالی نے کچھ ضروری تحقیقات کے اضافے کے ساتھ اس کا ایک جامع خلاصہ تیار کیا جس کا نام انھوں نے زیدۃ الا تقان رکھا۔اس میں انھوں نے اتقان کے تمام اہم مباحث کو بڑے اختصار اور جامعیت کے ساتھ مہل اور آسان اسلوب میں بیان کر دیا ہے۔ ترجمه زبدة الا تقان: زبدة الا تقان كى افاديت اور علمي قدر و قيمت كود يكفت موئ استاذ مكرم حضرت علامه محداحد مصباحی شخ الجامعة الاشرفيه،مبارك پورنے ناچيز (مترجم) كواس كاتر جمه كرنے كاحكم دیا۔حضرت کے علم پر ترجمہ کا آغازتو کردیا مگر کافی تاخیر کے بعداسے خدمت گرامی میں پیش کرسکا۔ حضرت نے خردہ نوازی کا ثبوت دیتے ہوئے ہجوم کار کے باوجوداسے دیکھااور جا بجااصلاحات فرمائیں جس سے ترجمہ کی قدرو قیمت میں زبردست اضافہ ہوا۔ فجز اہ اللہ تعالی خیر الجزاء

کچھ خاص باتیں جن ہے ترجمہ میں اعتنا کیا گیا

[1] پوری کوشش کی گئی ہے کہ ترجمہ اردو کے عصری اسلوب سے ہم آ ہنگ اور آسان ہو۔

[7] آیات کا اعراب، ان کا ترجمہ اور ان کا نمبر لکھ دیا گیا ہے۔

[۳] پوری آیت مذکور نہ ہونے کی صورت میں زیادہ تراسے مکمل لکھ دیا گیا ہے۔

[۴] الیمی آیات بھی لکھ دی گئی ہیں جن کی طرف کتاب میں صرف اشارہ کیا گیا تھا۔

[۵] اگر کسی مسئلے میں احناف کے مذہب کا ذکر مناسب تھا تو اسے بھی ذکر کر دیا گیا ہے۔

[۴] الیسے عربی الفاظ کے معانی بھی لکھ دیے گئے ہیں جن کا ذکر کر نا ضروری تھا۔

نام ونسب : عبد الرحمٰن بن كمال ابي بكر بن محمد بن سابق الدين بن الفخرعثان بن ناظر الدين محمد بن شيخ ناظر الدين محمد بن سيخ الدين خمر بن شيخ مالدين خصير كاسيوطي -

لقب: جلال الدين كني**ت**: ابوالفضل

ولا وت: امام سیوطی محلّه اسیوط میں بعد مغرب، شب یک شنبه، ابتداے ماہ رجب ۱۹۸۹ هے میں پیدا ہوئے اور یتیمی کی حالت میں نشو ونما پائی کیوں کہ چھسال کی عمر میں ہی ان کے والد کا انتقال ہوگیا تھا۔

سنخصیل علم اور اس کے لیے اسفار: آپ ایسے دیندار متواضع گھرانے میں پکے بڑھے جس نے آپ کے دل میں علم اور علما کی محبت جاگزیں کر دی تھی اس لیے آپ نے آٹھ سال سے کم عمر میں قرآن کریم حفظ کرلیا، پھرعمدہ، منہاج الفقہ والاصول اور الفیہ ابن مالک یا دکرلی۔

آغازِ سمر المراقی میں انہاکی ابتدا ہوئی تو بلند پاییعلا کی ایک جماعت سے فقہ اورنحو افذ کیا۔ اپنے دور کے ماہرِ علم فرائض شیخ شہاب الدین شارمساحی سے فرائض کی تحصیل کی۔ ابتدا ہے اخذ کیا۔ اپنے دور کے ماہرِ علم فرائض شیخ شہاب الدین شارمساحی سے فرائض کی تحصیل کی۔ ابتدا ہے استعاذ ہوالیسہ ملے لکھی اور اس کے علوم کی تدریس کی اجازت ملی۔ اسی سال اپنی پہلی تصنیف شرح الاستعاذ ہوالیسہ ملے لکھی اور اسے اپنے استاذ شیخ الاسلام سراج الدین بلقینی کی خدمت میں پیش کیا جے افھوں نے اپنی تقریظ سے مزین فرمایا، ان کی حیات تک ان سے تحصیلِ فقہ کرتے رہے، ان کی وفات کے بعد ان کے نامور فرزند شیخ علم الدین بلقینی کی شاگر دی اختیار کی۔ المحکم هیں افھوں نے بھی آگئے۔ میں وافقا کی اجازت دی۔ ان کی وفات کے بعد شیخ الاسلام شرف الدین مناوی کی صحبت میں آگئے۔

حدیث اور عربی زبان اور اس کے علوم کی تخصیل کے لیے شخ امام علاً مہ تقی الدین شبلی حنی کے دامنِ علم وفضل سے وابستہ ہوکر پورے انہاک کے ساتھ چارسال تک ان سے اکتساب فیض کرتے رہے۔ شخ نے آپ کی تالیف شرح الفیہ ابن مالک اورجع الجوامع پرتقریظ بھی تحریر فرمائی۔

چودہ سال تک شخ علاً مداستاذ الوجود محی الدین کا فیجی کی صحبت میں رہ کرزیورِ علم سے آ راستہ و پیراستہ ہوتے رہے۔ان سے تفسیر ،اصول ،عربی زبان ادراس کے علوم اور معانی وغیرہ فنون کی تحصیل کی ۔علاً مدکا فیجی نے بھی آ بے کو تدریس کی عظیم تحریری اجازت مرحمت فرمائی۔

شیخ سیف الدین حنفی، حافظ ابن حجر عسقلانی، شیخ صیر افی اور شمس مرز بانی کے اُسباق میں بھی ضربوئے۔

طلبِ علم کے لیے سفر کی صعوبتوں اور شختیوں کی پروا کیے بغیر آپ نے بکثرت اَسفار کیے اور با کمال علما کی خدمات میں پہنچ کران سے اکتسابِ علم وفضل کیا چناں چہاس مقصد کے لیے آپ نے صوم ،محلّہ ، دمیاط، شام ،حجاز ، یمن ، ہندستان اور مغرب کا سفر کیا۔

تعداداسا تذه: آپ کے اساتذہ کی تعدادتقریبًا ایک سو بچاس ہے۔

منلا مذہ: بے شارتشدگانِ علم ومعرفت نے آپ کے بحوعلم وحکمت سے اپنی عمی وفکری تشکی بجھائی جمائی میں علا مد، محدث ، حافظ مس الدین محد بن علی بن احمد داؤدی مصری شافعی آپ کے مشہور ترین تلا مذہ میں ہے ہیں۔

مبحرعلمي: ابني خودنوشت سوائح مين ايك مقام ير لكهت بين:

" رُزِقَتُ التَّبَحُرَ فِي سَبُعَةِ عُلُومٍ: التَّفُسِيُر وَ الْحَدِيُثِ، و الفِقُهِ، و النَّحُوِ، و المَعَانِيُ وَ الْبَلَغَآءِ، لَا عَلَى طَرِيُقَةِ الْعَجَمِ، وَ الْمُلَغَآءِ، لَا عَلَى طَرِيُقَةِ الْعَجَمِ، وَ الْمُلَغَآءِ، لَا عَلَى طَرِيُقَةِ الْعَجَمِ، وَ الْمُلَغَآءِ، لَا عَلَى طَرِيُقَةِ الْعَجَمِ، وَ الْمُلَنَفَةِ...

مجھے سات علوم: تفسیر، حدیث، فقہ نحو \_\_\_ اور عجم اور فلاسِفَہ کے طرز سے جُدا، عَر ب اور بلغا کے طریقے یرمعانی، بیان اور بدلیع میں تجر نصیب ہوا۔''

سیرت: جب آپ کی عمر چالیس سال کی ہوگئ تو آپ نے عام لوگوں سے ترک ِ تعلُق کر لیا اور دریا ہے نیل کے پاس واقع روضۃ المقیاس میں اپنے تمام اُصحاب سے یوں الگ تھلگ ہوکر گوشنشین ہو گئے جیسے ان سے آپ کی کوئی شناسائی ہی نہ ہو ہیں آپ کی اکثر تھنیفات معرض وجود میں آئیں۔ اُصحابِ دولت وثروت اور صاحبانِ امارت وریاست آپ سے ملاقات حاصل کرنے آتے اور آپ کی خدمت میں اُموال اور تحائف پیش کرتے لیکن آپ قبول نہ فرماتے اور واپس کر دیتے۔

اہم علوم قرآن

باد شاہِ وقت نے آپ کو در بارشاہی میں باریا بی کی دعوت دی مگر آپ نے اس کی یہ دعوت مستر دفر مادی ، اِس نے آپ کی خدمت میں تحا کف ارسال کیے مگر انھیں بھی قبول نہ فر مایا اور اپنی وفات تک اسی طریقے پر ثابت قدم رہے۔ (الاعلام کخیرالدین الزرکلی ۱۸/۲۷)

محدابوالفضل،امام سيوطي كى كتاب "بغية الوعاة" كےمقدے میں لکھتے ہیں:

" الم سیوطی رحمه اللہ تعالی اپنی نجی زندگی میں علما اور اُصحاب فضل و دین کی بہتر روش پر قائم تھے۔وہ پاکباز، نیک دل اور آسودہ خاطر تھے،صاحبانِ جاہ واقتد ارسے دورر ہتے ،کسی امیر یاوز رہے دروازے پر نہ جاتے، اپنے شنخ کی خانقاہ سے جوخورش مل جاتی اسی پر قناعت کرتے اور کسی دوسری چیز کی طمع نہ رکھتے، اُمرااور وُ زرا آپ سے ملنے آتے اور آپ کواپی بخششیں اور عَطیًات پیش کرتے مگر آپ لینے سے انکار کردیتے۔

روایت ہے کہ سلطان شہاب الدین غوری نے ایک بارایک آخة غلام اورایک ہزارا شرفیاں آپ کی خدمت میں پیش کیس تو آپ نے اشرفیاں واپس کر دیں اور آخة غلام کو قبول فرمالیا پھر آزاد کر کے اسے جمر وُ نبوی کا خادم مقرر کر دیا اور سلطان کے قاصد سے کہ دیا'' اُب دوبارہ ہمارے پاس بھی کوئی ہدیہ لے کرنہ آنا، اللہ تعالیٰ نے ہمیں اس سے بے نیاز کر دیا ہے'۔ (مقدمہ بغیة الوعا قالسیوطی ا/۱۳)

تعنیف د تالیف کا ایبا سلسلہ جاری رکھا کہ اس کے نتیج میں اسلامی مکتبہ علم وفکر کو آپ نے تفییر ،علوم تفییر ، مدیث ،علوم حدیث ، فقہ ، اصولِ فقہ ، عربی زبان اور اس کی تمام فروع اور سیرت و تاریخ کے موضوعات برتقریبًا چھسوگراں بہا مصنفات سے مالا مال فرمایا۔

دین اسلام اور مذہب اہلِ سنت کی ترونج واشاعت اور مخالفین کے ردمیں آپ نے بیش بہا خدمات انجام دیں اسی طرح علوم دین کے احیا اور تنقیح وتوضیح میں بھی آپ کے کارنامے لا زوال ہیں۔اس لیے آپ کونویں صدی ہجری کا مجدّ دشلیم کیا گیا ہے۔ان کی تصانیف کا آج بھی وہ اعتبار و مقام ہے کہ علوم عربیہ وعلوم دینیہ سے شغف رکھنے والا کوئی بھی شخص ان سے بے نیاز نہیں۔

آپ کی چندمشهورتصنیفات فن وَاردر جِ ذیل ہیں:

فن تفيير اوراس كے متعلقات: ① الاتقان في علوم القرآن ① الدرالمثور في

المعموم قرآن المعرب الشيخ الشيخ الله الدين المحلّى معروف بهجَلالين الممكنة ألم القرآن المهدَّ بالميا وقع في القرآن من المعرب -

نبان عربی اوراس کے متعلقات میں: ⊕ شرح الفیہ ابن مالک ⊕ جمع الہوامع ⊕ الفریدة فی النحو والتصریف والخط۔

• فن الصول و بيان وتصوف مين: ① شرح لمعة الاشراق في الاهتقاق <sup>①</sup> شرح الكوكب الوقاد في الاعتقاد <sup>②</sup> عقود الجمان في المعانى والبيان <sup>③</sup> الخير الدال على وجود القطب والاوتاد والنجباء والابدال ــ

فن تاريخ واوب مين: طبقات الحقّاظ تاريخ الخلفاء المقامات الرحلة المكتية -

آپ کی تمام تصانیف آپ کے وفو رعلم، رفعتِ شان ،تعمُّقِ فکر، وسعتِ اطِّلاع اور علوم و فنون میں آپ کی براعت ومہارت پرشاہدعدل ہیں۔

وفات: پنج شنبہ ۱۹ رجمادی الاولی <u>۱۱۹ ج</u>وافقِ علم ومعرفت کا یہ نیر تاباں ہمیشہ کے لیے غروب ہو گیا اور باب قرافہ کے باہر خانقاہ قوصون کے جوار میں تدفین عمل میں آئی۔رحمہ اللہ تعالیٰ رحمةٔ واسعةً۔

(علامه سیوطی علیه الرحمه کی کتاب حسن المحاضره میں ان کی خود نوشت سوائح عمری اور حضرت مولانا ناظم علی استاذ الجامعة الاشرفیه کے جلالین پر لکھے گئے مقدمہ سے ماخوذ)

# حضرت علامه سيدمحمه بن عباس علوى مالكي صاحب زبدة الانقان

نسب: آپ کا نسب ستائیس واسطوں ہے نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہے جاماتا ہے،

تفصیل بیرے: ''محمر الحسن بن علوی بن عباس بن عبد العزیز بن عباس بن عبد العزیز بن محمد بن قاسم بن علی بن ماش میسد میل بن عبد الرحمٰن عربي بن ابرا ہيم بن عمر بن عبدالرحيم بن عبدالعزيز بن ہارون بن علوش بن منديل بن على بن عبدالرحمٰن بن عيسي بن احمد بن محمد بن عيسيٰ بن ادريس بن عبدالله الكامل بن الحسن المثنّيٰ بن الحسن السبط بن على زوج السيدة فاطمة الزبراء بنت رسول التُدصلي الله تعالي عليه وسلم \_ ( جشن ميلا دالنبي صلى التُدتعالي عليه وسلم \_ بحواله: الطالع السعيد المنتخب من المسلسلات والاسانيد-مطبع سحر، جده)

ولا دیت: آپ کی ولا دت مکهٔ مکرمه میں ہوئی ، اِسی مقدس زمین پرِنشو ونما یا کی اور یہیں تعلیم و تربیت ہوئی ۔مسجد حرام کے تعلیمی حلقوں سے استفادہ کیا، مدرسة الفلاح ،مدرسة تحفیظ القرآن الكريم ، اور کلیۃ الشریعہ کے با قاعدہ استاذ مقرر کیے گئے ۔۔ اور والدگرامی کی وفات کے تین دن بعد علما ہے مکہ مکرمہ آپ کے کاشانۂ اقدس پر جمع ہوئے اور مسجدِ حرام میں والد بزرگ وَ ارکی جگہ تدریبی فرائض انجام دینے کی ذمہ داری آپ کوسپر د کی جسے آپ نے بحسن وخو بی پوری مستعدی کے ساتھ نبھایا۔ خود لکھتے ہیں:

"وَ قَدُ تَعَيَّنُتُ مُدَرِّسًا رَسُمِيًّا فِي كُلِيَّةِ الشَّرِيُعَةِ سَنَة ١٣٩٠هـ. وَ بَعُدَ وَفَاةِ الْوَالِدِ بِثَلْثَةِ أَيَّامٍ اجْتَمَعَ عُلَمَاءُ مَكَّةَ فِي دَارِنَا وَ كَلَّفُونَي بِالتَّدْرِيْسِ فِي مَقَامِ الْوَالِدِ فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ، وَلَا زِلْتُ مُسْتَعِدًا لَهُ بِفَضْلِ اللهِ وَ عَوْنِهِ."

تصانیف: گونا گوں مصروفیات کے باوجودتصنیف و تالیف کے کام سے آپ کو بے حدول چسی تھی اسی لیے مختلف موضوعات پر بچیسوں کتابیں آپ کے قلم سے نکل کرمنظرِ عام برآئیں جنھیں دانش وراورتعلیم یا فته طبقوں میں خاصی مقبولیت حاصل ہوئی اور اپنے اپنے موضوع پر آخییں بیش قیمت اضافه تصور کیا گیا۔

چندا ہم کتابوں کے نام درج ذیل ہیں:

○ زبدة الاتقان في علوم القرآن – مطبوعه دارالاحسان، قاہرہ ١٩٨١هـ/١٩٨١ء ـ

- القواعدالاساسية في علم صطلح الحديث -جده٢٠٠١ه
  - 🗩 الانسان الكامل
- فضل المؤطّأ وعناية الامة الاسلامية به، مكه مكرّ مه ١٣٩٨هـ
- حول الاختفال بالمولدالنبو ى الشريف-٢-١٠٠١هـ (جشن ميلا دالنبى صلى الله تعالى عليه وسلم
   كام سے اس كاار دوتر جمه لا كھوں كى تعداد ميں حھيب كرشائع ہو چكاہے)
- اردوتر جمه بھی حجیب کرشائع ہو چکا ہے۔مترجم: مولا ناافتخاراحمہ قادری-ناشر: المجمع الاسلامی مبارک پور)

اعتقاد' کے نام سے بڑی تعداد میں جھپ کرمقبولِ خاص وعام ہو چکا ہے۔)

عالمی اُسفار: آپ بین الاتوای سطح کے اسلام مفکر و دانش ور سے، اس لیے دنیا کے مختلف مما لک شام، جزائر، تیونس، مصر، مراکش، انڈونیشیا، ہندوستان، برطانیہ اور کناڈ اوغیرہ میں منعقد ہونے والے جلسوں اور کانفرنسوں میں آپ کو مدعو کیا جاتا تھا اور آپ اپنے گراں قدر آ را و مقالات اہلِ علم کے سامنے پیش کر کے انھیں مستفید فرماتے تھے۔

تَرُ مِین طیبین اور عالم اسلام میں آپ کو بے پناہ قدر ومنزلت حاصل تھی ،علما ومشایخ آپ کی مؤثر فرجی حیثیت اور جلالتِ شان کے قائل ومعتر ف تھے۔

جامعہ از ہرمصر کے ایک مشہور استاذِ حدیث شیخ محمد محمد ابوز ہوآ پ کی دینی وعلمی شخصیت کے بارے میں لکھتے ہیں:

فَإِنَّ مُؤَلِّفَ هَذَا السِّفُرِ الْجَلِيُلِ هُوَ العَلَّامَةُ الْفَاضِلُ الشَّيُخُ مُحَمَّد عَلُوِى الْمَالِكِي، أَحَدُ الْعُلَمَاءِ النَّابِهِيُنَ وَ الشُّيُوخِ الْآجِلَّةِ الَّذِيُنَ لَهُمُ شَغَفٌ بِخِدْمَةِ السُّنَّةِ النَّبَوِيَّةِ ، وَعِنَايَةٌ كَبِيرَةٌ بِأَحَادِيُثِ رَسُولِ اللهِ صَلَى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَ سَلَّم. (جشنِ ميلاً هُ النَّي بَوالَه فَضَل الموطا) -

"اس عظیم کتاب کے مؤلف فضیلت مآب علامہ شیخ محم علوی مالکی ہیں جوان گرامی منزلت علا

اور جلیل القدر شیوخ میں سے ہیں جنھیں سنت نبوی کی خدمت سے والہانہ لگا وَ اور رسول الله صلی الله تعالیٰ علیہ وسلم تعالیٰ علیہ وسلم کی احادیث سے زبر دست اعتنا ہے۔''

آپسکفِ صالحین کے عقائد و معمولات پر کاربنداوران کے دفاع و تحفظ کے لیے ہمہ وقت کمر بستہ رہتے۔ نجد یوں کی آ مرانہ حکومت میں رہتے ہوئے بھی آپ نے ان کے فاسِد عقائداور باطل اَفکارو خیالات کا پوری جرائت ایمانی کے ساتھ بھر پوررد فر مایا جس پرنشه اقتدار سے سرمست نجدی علمانے سعووی حکومت سے آپ کو تختهٔ دار پر لٹکا دینے یا ملک بدر کر دینے کا پرزور مطالبہ کیا مگر حکومت آپ کے حلقہ درس آپ کے حلقہ درس کے علانے ایبا وقدام کرنے کی ہمت نہ کرسکی ہاں بیضر ور ہوا کہ سجد حرام میں آپ کے حلقہ درس پر یا بندی عائد کردی گئی۔

آپ کے درِ دولت پرمحافِل میلا دالنبی صلی الله تعالیٰ علیه وسلم کا انتہائی عقیدت ومحبت اور غایت درجہادب واحتر ام کے ساتھ انعقاد ہوتار ہتا تھا جن میں اکا برعلما شرکت فر ماتے۔

آپ کے دل میں مشاہیر اسلام اور اُسلافِ کرام کا بے حداحتر ام تھااِسی کیے اپنے درس سے وابستہ موتے والوں کو ان حضرات کے خلاف انگشت نمائی اور زبان درازی سے بازر ہنے کی تلقین یوں فرماتے:

"وَ إِيَّاكَ ثُمَّ إِيَّاكَ أَنُ تُطُلِقَ لِسَانَكَ فِي اَعُراضِهِمْ فَإِنَّكَ إِنُ فَعَلَتَ ذَلِكَ فَقَدُ تَظَاهَرُتَ بِالْعُدَاوَةِ وَ قَدُ قَالَ اللَّهُ تَعَالَىٰ فِي الْحَدِيْثِ الصَّحِيْتِ الْقُدُسِيُ "مَنُ عَادَىٰ لِي وَلِيًّا فَقَدُ اذَنَّهُ بِالْعُدَاوَةِ وَ قَدُ قَالَ اللَّهُ ابْتُلِي بِالْوَقِيْعَةِ فِي الْحَدِيْثِ الصَّحِيْتِ الْقُدُسِيُ "مَنُ عَادَىٰ لِي وَلِيًّا فَقَدُ اذَنَّهُ بِالْعُولِيَّةِ فِي الْمُعَلِّمِ مِنَا اللَّهِ "وَ مِنُ هُنَا قَالَ بَعُضُهُمُ "لُحُومُ الْعُلَمَاءِ مَسُمُومَةٌ وَ عَادَةُ اللَّهِ فِي مُنتَقِيمِهُمُ مَعُلُومَةٌ في الْوَلِيَاءِ اللَّهِ "وَ مِنُ هُنَا قَالَ بَعُضُهُمُ "لُحُومُ الْعُلَمَاءِ مَسُمُومَةٌ وَ عَادَةُ اللَّهِ فِي مُنتَقِيمِهُمُ مَعُلُومَةٌ ...

"ان كَاعِرْت وَ آبروك بارے مِين زبان درازى كرنے سے بازرہوكيوں كم آييا كروگو وَ اللهِ في مُنتَقِم مِينَ فرما ديا ہے: "ن سے صلم كھلا دَمْنى كروگ اور الله تعالى نے ایسے خص كے متعلق صحيح حديثِ قدى ميں فرما ديا ہے: "جب بندہ الله كى ولى سے دشمنى كرے اس سے ميرااعلانِ جنگ ہے"۔ ايك عارف نے فرمايا: "بحب بندہ الله كى نافرمانيوں ميں مبتل موتا ہے تو وہ الله كے وليوں كى شان ميں عيب جوكى اور ان كى تنقيص بندہ الله كى نافرمانيوں ميں مبتل موتا ہے تو وہ الله كے وشت مسموم اور زبر آلود بيں اور ان كى تنقيص بوجاتا ہے۔ اسى ليے بعض عارفوں نے فرمايا: علما كے گوشت مسموم اور زبر آلود بيں اور ان كى تنقيص بوجاتا ہے۔ اسى ليے بعض عارفوں نے فرمايا: علما كے گوشت مسموم اور زبر آلود بيں اور ان كى بارے ميں الله تعالى كى عادت معلوم ہے"۔

وفات: رمضان ۱۳۲۵ھ/اکتوبر ۲<u>۰۰۳ء</u> میں آپ نے داعی اجل کو لبیک کہااور رفیق اعلی سے جاملے۔رب تعالی انھیں رحمت وغفران سے نواز ہے۔

(''جشن ميلا دالنبي''اور''اصلاح فكروا عقاد''پرعلاً مهيسن اختر مصباحي كےمضامين ہے ماخوذ )

#### تعارف مترجم

تام بمد مارف الله فیضی مصباحی (مترجم زبدة الاتقان)

والد کا نام: محدر فعت الله بن محمد عبد القدیر ولادت: ۱۹/۱پریل ۱۹۹۹ء

مقام ولادت: موضع بیر پور، پوسٹ متھر ابازار ، ضلع گونڈہ (بعد میں) ضلع بلرام پور

تعلیم: مدرسہ ریاض العلوم، بیر پور میں ناظرہ قرآن کریم ، خوش نویسی کی مثق اور ابتدائی
درجات کی اردو کتابوں کی تعلیم ہوئی۔

فاری وعربی کی تعلیم دارالعلوم منظر حق ٹانڈہ۔مدرسہ اشرفیہ مسعود العلوم بہرائیج شریف، دارالعلوم ندا ہے حق جلال پور،مدرسہ عربیہ فیض العلوم محمد ابادگو ہندا ورالجامعۃ الاشرفیہ مبارک پور میں ہوئی اور پہیں سے تحمیل درس نظامی کے بعد مجموع میں دستار فضیلت ہے سرفرازی ہوئی۔

تدرلیس: ستبرو ۱۹۸ عصت تا حال مدرسه عربیه فیض العلوم محداباد گوہنه میں کار تدرلیس میں

تعلیمی استاو: ابتدائی اویب،اویب،اویب ماهر،اویب کامل (جامعه اردوعلی گڑھ) منشی، کامل، مولوی، عالم، فاضل وینیات، فاضل اوب (عربی فارسی بورڈ اله اباد) فاضل درس نظامی

تخرمیک کام: وشیخ محقق عبدالحق محدث وہلوی اشیخ احمد رضا خان وشیء من حیاتہ وافکارہ
(پروفیمر مجر سعوداجہ مرحوم کی اردو میں لکھی ہوئی کتاب کاعربی ترجمہ، جو پاکستان سے شایع ہوا۔) حضرت علوی
مالکی علیہ الرحمہ کی کتاب زبدۃ الاتقان کا اردوتر جمہ جوآپ کے ہاتھوں میں ہے۔ ہو۔ ہو۔ ۲۰۰۵ء سے جلس شری
مبارک پورضلع اعظم گڑھ کے زیرا ہتمام منعقد ہونے والے سالانہ فقہی سیمناروں کے لیے مقالات
مبارک پورضلع اعظم گڑھ کے زیرا ہتمام منعقد ہونے والے سالانہ فقہی سیمناروں کے لیے مقالات
نولیں۔ ہاستقامت والحب کانپور میں شیعوں کے ہم فرقوں کے نام،ان کے بائیوں اوران کے عقائد
ونظریات کے بیان پر مشتمان ایک تحقیق عربی مضمون کا اردوتر جمہ جوگئی قسطوں میں شائع ہوا۔ ہوا سنقامیت
کے مجرعر بی نمبر ہیں صحابہ کرام کی عظمت وفضیات پرایک مضمون ہون رضا اکیڈی ممبئی کی جانب سے شائع
ہونے والے مشارح بخاری حضرت علامہ مفتی محمدشر یف الحق امجدی رحمہ اللہ تعالیٰ کی حیات وخد مات پ
مضمون ۔ ہون کی کے شارح بخاری منبر میں ' شارح بخاری – جہان علم فضل' کے عنوان سے ایک
مضمون ۔ ہون مام طیاوی رحمہ اللہ تعالیٰ کی کتاب شرح معانی الآثار پرصدرالشر یعہ حضرت علامہ امجدعلی رحمہ
اللہ تعالیٰ کے عاشیہ کشف الاستار کی خصوصیات پرایک تفصیلی مضمون جودیگر اہل علم کے مقالات کے ساتھ
اللہ تعالیٰ کے عاشیہ کشف الاستار کی خصوصیات پرایک تفصیلی مضمون جودیگر اہل علم کے مقالات کے ساتھ
اللہ تعالیٰ کے عاشیہ کشف الاستار کی خصوصیات پرایک تفصیلی مضمون جودیگر اہل علم کے مقالات کے ساتھ
اللہ تعالیٰ کے عاشیہ کشن ناکع ہوا۔ ہیں ہ ک کہ تیہ محمد عارف الائلہ کا مرسس کا رکھ مالح ام ۱۳۳۳ میں مقالات کے ساتھ

بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيُمِ ٥ الْحَمُدُ لِوَليَّهِ، وَالصَّلوٰةُ وَالسَّلَامُ عَلَى نَبِيِّهِ وَ جُنُودِهِ

# مقدمه

علوم قرآن لیعن علم تفسیر کی اصطلاحات کے بیان میں

تفییر کے مطالعہ سے پہلے اصطلاح تفییر کا جاننا ضروری ہے تا کہ انسان کو اس کی پوری
بھیرت حاصل ہو جائے اور وہ مکی ، مدنی ، ناسخ ،منسوخ اور اسباب نزول سے آگاہ ہو جائے اور آیات
کے معانی ومطالب کو سمجھ سکے۔ جو محص تفییر کی اصطلاح سے واقف ہونے سے پہلے ہی علم تفییر میں غور
وخوض کر ہے گا وہ جیران وسرگر دال ہوگا ،اس کی تفییر می سرگر می اور نشاط میں کمی واقع ہوگی اور اس کے
سامنے مقاصد مبہم اور غیر واضح ہول گے۔

علم تفییر عربوں کے قول " فَسَّرُثُ الشَّیءَ "سے ماخوذ ہے جس کے معنی ہیں 'میں نے بیان کیا''علم مٰدکورکوتفییر کا نام اس لیے دیا گیا کہ بیقر آن کا بیان اور اس کی وضاحت کرتا ہے۔

تفییر کی تعریف : تفییر ایباعلم ہے جس میں قرآن کریم کے احوال سے بحث کی جائے اس لحاظ سے کہ نزول میں وہ کمی ہے یامدنی ،حضری ہے یاسفری ،اس کی سند کیا ہے ،طرز ادا کیا ہے ،الفاظ کیا ہیں ،احکام سے متعلق معانی کیا ہیں اور اس طرح کی دوسری چیزیں۔

موضوع: ندكوره حيثيت سے كلام اللي -

فائدہ: معانی قرآن کے نہم تک رسائی اور نہم حاصل کرنے کے بعداس کے مضامین پڑمل۔ ثمرہ: سب سے محکم اور مضبوط کرہ (قرآن کریم) سے پختہ تعلق اور دنیا وآخرت کی سعادت ری

واضع: اس علم کے واضع اللہ اور اس کے رسول ہیں۔ یوں علم تفسیر علم الہی بھی ہے اور علم نبوی بھی۔ استمداد: یعلم خود قرآن کریم سے اور سنت نبوی واسالیب عرب سے مدد لیتا ہے۔ مسائل: وہ احکام وعقائد اور امثال ومواعظ جوقرآن سے مستفاد ہیں۔

نسبت: بیلم دینی علوم کے زمرے میں آتا ہے بلکہ بیان کے مرجع وپیشوا کی حیثیت رکھتا ہے۔ کیول کہ دیگر علوم دینیہ کتاب الہی سے ماخوذ اور ثبوت کے بعداعتبار واعتماد میں اس پرموقو ف ہیں۔

فضیلت: یہ تمام علوم میں سب سے والا مرتبت اور بزرگ تر ہے کیوں کہ علوم اپنے موضوعات کے شرف وبلندی مرتبہ کی وجہ سے ہی مقام بلند پاتے ہیں اور علم تفییر کا موضوع تمام موضوعات سے عظیم تر اور بلند تر ہے۔

ضرورت: قرآن کریم ان احکام شرعیه پر مشتمل ہے جن پر ابدی سعادت کا مدار ہے۔ ان احکام کی معرونت فہم قرآن کے بغیرممکن نہیں۔اور فہم قرآن نے نوفیق الٰہی کی یا وری کے ساتھ سے علم تفسیر کے بغیر ممکن نہیں۔ یہاں تک کہ صحابہ کرام اس کے باوجود کہ فصاحت میں ان کا پاپیہ بلند تھا ،اور ان کا باطن مشکات نبوت کے انوار ہے روثن تھا اُنہم قرآن کے لیے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تفسروبیان کے عتاج تھے۔الیابہت ہوتا کہ جن باتوں سے تھیں آگاہی نہ ہوتی ،یا جن تک ان کی فہم كى رسائى نەہوتى ان سے متعلق وەرسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم سے دريافت كرتے - جيسے: ﴿ حَتَّى يَتَبِيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْابْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْاسُودِ الله سُودِ الله على على بن عاتم كاواقع -اور جب صحابہ کرام محتاج تفسیر تھے تو بلاشبہہ ہمیں تفسیر کی حاجت ان سے زیادہ ہے۔

قرآن كى تعريف: القُرُان لغةً مأخوذٌ مِنَ القَرُ، وهو الجَمْعُ، وعُرُفًا هو الكلامُ المُنَزَّلُ عَلَىٰ سَيِّدِ نَا مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ المُعُجِزُ بِسُورَةٍ مِّنُهُ-

" قرآن" لغت كے اعتبارے " فَرُء" تجمعنى جمع كرنا سے ليا گيا ہے۔ اور باعتبار عرف قرآن وہ کلام ہے جو ہما رے آ قامحرصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر ناز ل کیا گیا اور جواپنی ایک سورہ سے بڑے بڑے اہل زبان کوعاجز وبےبس کردینے والا ہے۔

اس تعریف میں جارا قول:"الكلام"جنس ہے جوتمام كلاموں كوشامل ہے اور جارا قول: "المنزل على سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم" قصل ہے جس سے دوسر انبيا حكرام پر نازل ہونے والے کلام جیسے: توریت، انجیل اور باقی آسانی کتابیں اور صحیفے خارج ہو گئے۔اور ہمارا قول: " المعجز" دوسرى قصل م جواحاديث قدسيه جيسے: حديث صحيحين ﴿ أَنَاعِنُدَ ظُنِّ عَبُدِي بی ﴾ کوخارج کردیت ہے۔

پھرتعریف میں صرف اعجاز کے ذکر پراکتفااس لیے ہے کہ قرآن کوغیر قرآن سے متاز کرنے کے لیے اس کی حاجت ہے اس لیے بیزیادہ اہم ہے ورنہ زول قرآن کے مقاصد اعجاز کے علاوہ اور بھی ہیں۔ اور جاراتول "بسُورَةٍ منه "اس كم ترمقداركابيان بجس عقر آن كامعجز مونا ظاهر موتا ہے اور بیسب سے مخضر سورہ مثلاً سورہ کوثر کی مقدار ہے۔اور قلیل ترین اعجاز کا حصول مخضر ترین سورہ ہے ہی اس لیے ہوا کہ قرآن میں کوئی ایسی آیت نہیں جواینے ماسواسے بالکل الگ تھلگ ہو بلکہ آیت کے لیے ماقبل اور مابعد سے مناسبت ضروری ہے۔اور بیربات کم سے کم تین آیتوں میں حاصل ہوگی۔ بعض مفسرين نے تعریف میں ﴿المُتَعَبَّدُ بِيَلاوَتِهِ ﴾ ''جس کی تلاوت کا حکم ہو'' کا اضافہ کیا ہے تا کہ وہ جز قرآن سے خارج ہوجائے جس کی تلاوت منسوخ ہوچکی۔

اہم علوم قرآن ر جمه : زبدة الانقان في علوم القرآن **سوره**: قرآن کاوه مجموعه جوکم از کم تین آیتوں پرمشتل ہوجو تعلیم نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ایک خاص نام ہے موسوم ہواور ای خاص نام ہے وہ مجموعہ مذکور ومشہور ہو۔ **آیت** : سوره کاوه جزجو فاصلہ کے ذریعیمتاز ہو۔ فاصله: آیت کا آخری کلمه\_ مكى اور مدنى کمی اور مدنی سورتوں کے بارے میں اہل علم کی تین اصطلاحات ہیں۔ مشہورترین اور سیج ترین اصطلاح سے کہ: مکي: وه ہے جو ہجرت سے پہلے نازل ہوئی۔اور ملی : وہ ہے جو ہجرت کے بعد اتری خواہ مکہ میں اتری ہویا مدینہ میں، فتح مکہ کے سال اترى ہويا ججة الوداع كے سال ، حضر ميں اترى ہويا سفر ميں \_ دوسرى اصطلاح يدب كه: م کی: وہ ہے جو مکہ میں اتری ہواگر چہ ہجرت کے بعد اتری ہو۔اور مدنی:وہ ہے جومدینہ میں اتری ہو۔ اس تعریف پرواسطه ثابت موتا ہے لہذا جن کا نزول دوران سفر مواان پر مکی اور مدنی کا اطلاق نہیں ہوگا۔ تيسري اصطلاح بيهے كه: می : وہ ہے جس میں اہل مکہ سے خطاب ہو۔ مرفی : وہ ہے جس میں اہل مدینہ کو مخاطب کیا گیا ہو۔ قاضی ابوبکرنے اپنی کتاب"الا نتصار "میں فرمایا: کمی اور مدنی کی معرفت کے لیے صحابہ اور

تابعین کی یا دداشت پراعتماد کیا جائے گا کیوں کہاس کی بابت نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے کوئی قول دار ذہیں اس لیے کہ نہ تو حضور کواس کا حکم دیا گیا اور نہ اللہ تعالیٰ نے اس کے علم کوفر ائض امت سے قراردیا\_

ر ہی ہیہ بات کہ اہل علم پر بعض قرآن میں ناسخ ومنسوخ کی معرفت ضروری ہے تو بیمعرفت صرت خرمان رسول کے علاوہ دوسر ہے ذیرائع سے حاصل ہوجاتی ہے۔ مکی ومدنی سے آگاہی کے چندفوائد ہیں۔ (۱) ناسخ ومنسوخ کی معرفت (۲) ترتیب نزول قرآن کی معرفت به

اہم علوم قرآ ن

العض صحابہ کرام جیسے حضرت سیدناعلی ، حضرت عبدالله بن مسعوداور حضرت عبدالله بن عباس رضی الله تعالیٰ عنہم تر تیب نزول کے علم کو بڑی اہمیت دیتے تھے۔ علمانے تکی اور مدنی کی پچھ علامتیں ذکر فرمائی ہیں۔

[1] جسسورہ میں ﴿یا یُهاالناسُ ﴾ مواور ﴿یا یُهاالَّذِینَ امَنُوا ﴾ نه مووه کی ہے۔ گرسورهٔ جے کارسورهٔ جے کی الناسُ ہواور ﴿یا یُهَا الَّذِینَ امْنُوا ﴾ نه مووه کی ہے۔ جج کے بارے میں اختلاف ہے۔

[٢] جس سوره میں لفظ ﴿ كَثَّلا ﴾ مهووه مكى ہے۔

[س] جس سورہ میں قصۂ آ دم وابلیس مذکور ہووہ کمی ہے بجن سورۂ بقرہ کے۔ [س] جس سورہ میں منافقوں کا ذکر ہووہ مدنی ہے۔ مگر سورۂ عنکبوت اس سے متثنی ہے۔ ہشام بن عروہ اپنے والدعروہ سے راوی ہیں کہ جن سورتوں میں حدود اور فرائض کا ذکر ہووہ مدنی ہیں اور جن میں گذشتہ زمانوں کے لوگوں کا ذکر ہووہ کمی ہیں۔

#### فائده

قرآن میں کل ایک سو چودہ (۱۱۴)سورتیں ہیں۔ پچاسی (۸۵)سورتیں کمی ہیں۔ انتیس (۲۹)سورتیں مدنی۔ یہاں صرف مدنی سورتوں کے نام درج کیے جاتے ہیں۔

[ا]بقره [۲] آل عمران [۳] نباء [۴] ما كده [۵] انفال [۲] توبه [۷] رعد [۸] في اور [۱۰] احزاب [۱۱] في [۱۲] في [۱۳] مجرات [۱۲] حديد [۱۵] مجاوله [۱۲] حشر [۷۱] متحنه [۱۸] صف [۱۹] معمد [۲۰] منافقون [۱۲] تغابن [۲۲] طلاق [۲۳] محرکم [۲۲] قدر [۲۷] في امد [۲۵] في امد [۲۵] في امد [۲۸] في امد الماس ال

#### حضرى اورسفري

حضری: جوحضر (حالت اقامت) میں نازل ہوئی۔ سفری: جوسفر میں نازل ہوئی۔ سفری کی چندمثالیں:

[ا] سورهٔ مائده کی آیت تیم جس کی ابتدا ﴿ یَایُّهَا الَّذِیْنَ امَنُوا إِذَا قُمُتُمُ اِلَی الصَلُوةِ ﴾ [المائده: ٦] سے ہوئی ہے۔ کیوں کہ اس کا نزول مقام ذات الحیش میں ہوا جوذوالحلیفہ کے آگے ہے۔ المائدہ: ٦] سے ہوئی ہے کہ بیمقام بُیدُ العنی ذوالحلیفہ میں نازل ہوئی جو مکہ کے راستے پر مدینہ سے قریب واقع ہے۔ بہر دوقول بی آیت غزوہ مریسیع سے واپسی میں اس وقت نازل ہوئی جب اہل اسلام قریب واقع ہے۔ بہر دوقول بی آیت غزوہ مریسیع سے واپسی میں اس وقت نازل ہوئی جب اہل اسلام

اہم علوم قرآن

مدینه میں داخل ہونے ہی والے تھے جبیبا کہ حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہا کی روایت کر دہ حدیث سیجے سے ثابت ہے۔

" "اسورہُ فتح، بیر سلح حدیدیہ کے بارے میں کراع مُمیم نامی وادی میں نازل ہوئی جیسا کہ متدرک میں حاکم نے روایت کیا۔ گرَاع مُمیم سے مدینہ کی دوری تقریباً ایک سوسترمیل اور مکہ کی دوری تقریباً ایک سوسترمیل اور مکہ کی دوری تقریباً تیس میل ہے۔ تقریباً تیس میل ہے۔

حضری کی مثالیں بہت ہیں اس لیے کہ یہی اصل ہےلہذا اس کے واضح ہونے کی وجہ سے اس کی مثالیں ذکر کرنے کی چنداں ضرورت نہیں۔

تنبيه

نزول قرآن کی مکی، مدنی اور سفری وحضری میں تقسیم جگہ کے اعتبار سے ہے۔ زمانہ کے اعتبار سے ہے۔ زمانہ کے اعتبار سے اس کی قسمیں لیلی ونہاری اور سفی وشتائی ہیں۔

نہاری کی مثالیں بہت ہیں۔اس لیے کہ نہاری اصل ہے۔لیلی (رات میں نازل ہونے والا صهٔ قرآن) کی مثالیں کم ہیں انہی میں سے ایک آیت تحویلِ قبلہ بھی ہے۔[۱]

صفی (موسم گرما میں نازل شدہ) کی ایک مثال آیت کلا لہ یعنی اللہ تعالیٰ کا قول ﴿وَیَسُتَفُتُونَكَ قُلِ اللّٰهُ یُفُتِیُكُمْ فِی الكَللَةِ ﴾ آخرسورہ نساء تک ہے۔"لوگ تم سے ایسے مورث کے بارے میں پوچھتے ہیں جس کے ماں باپ اولاد کچھنہ ہوں ، کہددواللہ محصیں اس کے بارے میں فتویٰ دیتا ہے۔"

نی کریم صلی الله تعالیٰ علیہ وسلم نے اس کا نام آیت صیف رکھا جیسا کہ سیح مسلم میں حضرت عمر رضی الله تعالیٰ عنہ سے ثابت ہے۔

شتائی (موسم سرما میں نازلِ شدہ) کی ایک مثال سورہ نور میں ﴿إِنَّ الَّذِ یُنَ جَاءُوا بِالإِفْكِ ﴾ سے ﴿وَدِزُق حَدِیُم ﴾ تک ہے۔اس لیے کہ سچھ بخاری میں حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنہا سے روایت ہے کہ یہ حصہ ایک دن موسم سرمامیں نازل ہوا۔

سب سے پہلے کون سی وحی نازل ہوئی

سب سے پہلے نازل ہونے والی وحی قرآنی کے متعلق علما کے چنداقوال ہیں:

[1] بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ تحویل قبلہ کی آیت (فَدُ نَرَی نَفَلُبَ وَ جُهِكَ فِی السَّمَاهِ ...البقرة /۱۳۳ ) رات میں نازل ہوئی اور بعض سے معلوم ہوتا ہے کہ دن میں۔ انقان میں امام سیوطی نے دونوں قتم کی روایتیں ذکر کرنے کے بعد لکھا ہے کہ قاضی طال الدین نے اس آیت کے لیلی ہونے کو ترجیح دی ہے اور علامہ ابن حجر نے نہاری ہونے کو ترجیح دی ہے۔ پھر قول دوم (نہاری) کی تائید میں امام سیوطی نے نساکی کی ایک حدیث بھی چیش کی ہے۔ ۱۲۔ مترجم۔

بعض روایتوں میں ہے فرشتے نے "مَا لَهُ يَعُلَهُ" تَك قراءت كى - (بير حديث طويل ہے يہاں مختصراً ذكر كى گئى ہے۔)

[7] دوسرا قول سے ہے کہ سب سے پہلے "یا گیھا المُدَّنِّرُ" کا نزول ہوااس لیے کہ شیخین نے ابوسلمہ بن عبدالرحمٰن سے روایت کی ۔انھوں نے فر مایا: میں نے حضرت جابر بن عبداللہ سے پوچھا کہ سب سے پہلے قر آن کی کون ہی وحی اتر ی ؟انھوں نے جواب دیا: "یا گیھا المُدَّنِّرُ"۔ میں نے کہا: سب سے پہلے بینازل ہوئی یا"افر آباسہ رَبِّكَ"؟اس پرانھوں نے کہا: میں شمصیں وہ بات بتار ہا ہوں جو اللہ کے رسول نے ہمیں بتائی تھی ۔حضور نے فر مایا: میں عارِحرا میں عبادت کے لیے قیام پذیر تھا پھر جب میں نے اپنا یہ قیام کمل کر لیا تو حرا سے اتر کر وادی میں داخل ہوا اور اپنے آگے پیچھے اور دائیں بائیں دیکھا پھرآ سان کی طرف نظر اٹھائی تو دیکھا کہ وہی (جبریل) ہیں۔انھیں دیکھتے ہی میرے جسم پر کیکی طاری ہوگئے۔ اس لیے میں نے خدیجہ کے پاس آگر اہل خانہ کو چا در اڑھانے کا حکم دیا اس نے جمے جا در اڑھادی پھر اللہ تعالی نے "یا یہا المدٹر" ٹازل فر مائی۔

علاے دین نے اس تعارض کے چند جواب دیے ہیں جن میں مشہور تر جواب ہیہ ہے کہ حدیثِ جابر میں اولیت سے مراد' 'مخصوص اولیت' ہے یعنی آتشِ دوزخ سے لوگوں کو ڈرانے کا حکم

<sup>(</sup>۱) ایناس رب کے نام سے پڑھوجس نے ہم چیز کو پیدا کیا۔ انسان کوبسة خون سے پیدا کیا۔

اہمعلوم قرآ ك 11 حضور کوسب سے پہلے اس وحی کے ذریعہ دیا گیا۔اس کا مطلب بیہ ہے کہ رسمالت کے لیے سب سے يهلي "يايها المدثر" تازل موئى اورنبوت كيسب سے پہلے "اقرأ باسم ربك" نازل موئى۔

بعض علما نے بیہ جواب دیا کہ حضرت جابر رضی اللہ تعالیٰ عنه کی مرادیہ ہے کہ سورہ مدثر سب ہے پہلی وہ سورہ ہے جو مکمل طور پر نازل ہوئی۔ یوں یہ بات اس قول کے معارض نہ ہوگی کہ "اقر اُمطلقاً سب سے پہلے نازل ہوئی کیوں کہ "اقر أ" يكبار گى يورى كى يورى نازل نہيں ہوئى بلكه اولاً اس كاصرف ابتدائی حصہ نازل ہوا تھا۔اس کی تائیراس ہے بھی ہوتی ہے کہ سیحین میں خود اٹھیں حضرت جابر سے ایک روایت بیآئی ہے کہرسول الله صلی الله تعالی علیہ وسلم نے فر مایا: میں ابھی چل ہی رہاتھا کہ میں نے آسان سے ایک آوازسنی ، آواز سنتے ہی جب میں نے اپناسراٹھایا تو دیکھا کہ آسان وز مین کے درمیان آ دیزاں ایک کرسی پروہی فرشتہ بیٹھا ہے جوحرا میں میرے پاس آیا تھا۔ پیمنظرد کیھ کر میں گھرلوٹ آیا اور فدیجہ سے کہا: مجھے جا در اڑھاؤ، مجھے جا در اڑھاؤ،اس نے مجھے جا در اڑھادی۔ پھر اللہ نے "یٰایُّھا المدثر "نازل فرمائي\_

اس صديثِ باك مين حضور كاارشاد "المُلكُ الَّذِي جَاءَ نِي بِحِرَاءَ"اس بات بروليل ب كه بيواقعه، ال واقعه حراك بعد پيش آياجس مين 'اقرأ باسم ربك" كانزول موا

میں کہتا ہوں دلیل کے اعتبار سے اس باب میں پیسب سے پیچے جواب ہے۔

بعض علمانے میہ جواب دیا کہ بیراے حضرت جابر کا اپناانتخر اج ہے۔ بیران کی روایت میں دافل نہیں ۔لہذا حضرت عا ئشہ کی روایت اس پرمقدم ہوگی ۔ بیسب سے عمدہ جواب ہے۔

[س] تیسرا قول میہ ہے کہ سور ہُ فاتحہ سب سے پہلے نازل ہوئی۔اس کا ثبوت اُس حدیث سے فراہم ہوتا ہے جسے امام بیہق نے روایت کیا۔ مگر علمانے اس کا پیجواب دیا ہے کہ حدیثِ مذکور، حدیثِ مرسل ہے۔ یااس میں بیاحتال ہے کہ حضور نے اقر اُنازل ہونے کے بعدسب سے پہلے سور ہُ فاتحہ کے زول کی خبر دی ہو۔

[ م ] چوتھا قول بیہ ہے کہ سب سے پہلے "بسم الله الرحمن الرحيم" تازل ہوئی۔ علامہ سیوطی نے اس کا پیہ جواب دیا کہ بیہ خود کوئی مستقل قول نہیں کیوں کہ کسی بھی سورہ کے نزول کے ساتھ بسم اللّٰہ کا نز ول ضروری ولا بدی تھا۔

اس سلسلہ میں مذکورہ اقوال کے علاوہ اور بھی اقوال ہیں مگروہ سند کے اعتبار سے ثابت نہیں اورا گرفیچے بھی ہوں تو ان کی تاویل ہے ہے کہ " اَوَّلُ مَا نَزَلَ " حرفِ مِن ُ کے محذوف ہونے کی تقدیر ير"مِنُ أَوَّلِ مَا نَزَلَ" ہے جس كمعنى يد بين كه فلان سوره نسبة سب سے يہلے نازل ہونے والى سورتوں ترجمه: زبدة الاتقان في علوم القرآن

77

اہم علوم قرآ ن

میں سے ایک ہے۔جیسے سور ہُ مد ثر جو فَتُرُت وحی کے بعد سب سے پہلے نازل ہوئی۔اور شاید اس کا آخری حصہ سور ہُ اقر اُکے باقی ماندہ حصے کے نزول سے پہلے نازل ہوا۔

اوائل مخصوصه

[1] مكه ميں سب سے پہلے "اقرأ باسم ربك" اور مدينه ميں سب سے پہلے سورة بقره اور ايك قول كے مطابق "ويل للمطففين" نازل ہوئى۔

[۲] مکہ میں سب سے آخر میں سورہ مومنون اور مدینہ میں سب سے آخر میں سورہ براءت نازل ہوئی۔

[س]جہاد کے بارے میں سب سے پہلے آیت "اُذِنَ لِلَّذِ یُنَ یُقْتَلُونَ بِأَ نَّهُمُ ظُلِمُوا" [الحج/٣] نازل ہوئی۔''جن سے کافرار تے ہیں انھیں جہادی پروانگی اس بنا پرعطا ہوئی کہان پر ظلم ہوا''

[ البقره / ۲۱۹] شراب کے بارے میں سب سے پہلے "یَسُتَلُونَكَ عَنِ الْخَمُرِ وَالْمَیْسِرِ" [البقره / ۲۱۹)] نازل ہوئی۔ ''لوگتم سے شراب اور جو ہے کا تھم پوچھتے ہیں۔''

[3] امام بخاری کی روایت ہے کہ سورہ والنجم سب سے پہلی سورہ ہے جس میں سجدہ کا نزول ہوا۔ [۲] کھانے کی چیزوں کے بارے میں سب سے پہلے مکہ میں " قُلُ لَا اَحِدُ فِیُمَا اُوحِیَ اِلَیَّ مُحَرَّمًا" [الانعام/ ۱۶۵] اور مدینہ میں "اِنَّمَا حَرَّمَ عَلَیُکُمُ الْمَیْتَةَ" [البقرة/ ۱۷۳] نازل ہو میں۔

#### كس وى كانزول سب سية خريس موا

اس سلسله میں علما کے چندا قوال ہیں جن میں مشہور تربیہ ہے کہ: [۱] سب سے آخر میں اللہ تعالیٰ کا قول "یَسُتَفُتُونَكَ قُلِ اللَّهُ یُفُتِیُکُمُ" (النساء /۱۷٦) نازل ہوا۔ (بخاری و مسلم)

[۲] حضرت عبدالله بن عباس رضى الله تعالى عنهما في فرمايا كهسب سے آخر ميں آيت ربا "ياَيُّهَا الَّذِيُنَ امَنُوااتَّقُوااللَّهَ وَذَرُوامَا بَقِى مِنَ الرِّبَوا (البقرة / ۲۷۸) نازل موكى - (بخارى)"ا ب ايمان والو! الله سے ورواور باقى مانده سود چھوڑ دو۔"

اللهِ (البقرة / ٢٨١) نازل موئى \_ ' اوراس دن سے ڈروجس میں آیت" وَاتَّقُوا یَوُمًّا تُرُجَعُونَ فِیهِ اِلَی اللهِ (البقرة / ٢٨١) نازل موئی \_ ' اوراس دن سے ڈروجس میں الله کی طرف بلٹائے جاؤگے۔' اللهِ (البقرة / ٢٨١) نازل موئی۔ امام سیوطی [سم عضرت سعید بن مسیتب نے کہا: سب سے آخر میں آیتِ وَین نازل موئی۔ امام سیوطی

اہم علوم قرآ ك

نے فرمایا: پیرحدیث مرسل اورسند سیج کے ساتھ مروی ہے۔

قول دوم اوراس کے بعد مذکور دونوں قولوں میں تطبیق اس طرح دی جاستی ہے کہ بیتمام آیتیں مصحف شریف میں اپنی موجودہ ترتیب کے مطابق یکبارگی نازل ہوئیں۔ یوں ان میں سے ہر ایک آیت پرسب سے آخر میں نازل ہونے کی بات صادق آجائے گی۔ اب قول اول کی تاویل بیہ ہوگی کہ فرائض ومیراث سے متعلق وہ آیت سب سے آخر میں نازل ہوئی۔ لیکن اس پر بیا شکال وارد ہوتا ہے کہ قول باری تعالی ''اکیوُمَ اکھ مَلُتُ لَکُمُ دِینَکُمُ "('(المائدہ / ۳) جو ججۃ الوداع کے سال مقام عرفات میں نازل ہوا اس کا کھلامفہوم ہیہ ہے کہ اس آیت کے نزول سے پہلے ہی تمام فرائض واحکام کی شکیل ہو چکی تھی جب کہ آیات ربا و دین و کلالہ کے بارے میں وارد ہے کہ بیسب "الیوم اکھ لے لکم النے "کے بعد نازل ہوئیں۔

علانے اس اشکال کے پیش نظراس آیت کریمہ کی بیتاویل فرمائی کہ کھیل دین سے 'اللہ تعالیٰ کاملمانوں کو بلد حرام (مکہ معظمہ) میں اقامت گزیں کرنا اور مشرکوں کو وہاں سے جلا وطن کرنا' مراد ہے۔ یہاں تک کہ جب اہل اسلام نے فریضہ کج اداکیا تو حالت بیشی کہ کوئی بھی مشرک ان میں شامل نہیں تھا۔ اس کی تائید حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کے اس قول سے بھی ہوتی ہے کہ پہلے مسلمان اور مشرکین ایک ساتھ جج کیا کرتے تھے لیکن جب سورہ براءت نازل ہوئی تو مشرکوں کو خان خداسے بخل کردیا گیا اور بیت الحرام میں کسی بھی مشرک کی شرکت کے بغیر صرف مسلمانوں نے جج کیا۔ اس طرح یہ کمال نعمت کے ذیل میں آتا ہے اور اسی لیے ارشاد ہوا" وَ اَتَّمَمُ مُن عَلَیْکُمُ نِی اِین نعمت تمام کردی۔"

# سب سے آخر میں نازل ہونے والی وحی کے متعلق دوسرے اقوال اور ان کے جوابات

علامہ سیوطی رحمہ اللہ نے سب سے آخر میں نازل ہونے والی وحی کے بارے میں بہت سے علاکہ دوسرے اقوال بھی ذکر کیے ہیں جن میں سے چند ذیل میں ذکر کیے جارہے ہیں:

#### آخری وحی

[1] سورة "إذًا جَاءَ نَصُرُ اللهِ وَالْفَتُحُ" (النصر / ١) (٢) ہے۔ [7] سورة ما تكره ہے۔

اجم علوم قرآن

[٣] آيت كريمه" لَقَدُ جَاءَ كُمُ رَسُولٌ مِّنُ أَنْفُسِكُمُ "(التوبه/١٢٨)(١) -- [٣] سورهُ فَتْح بـ-

[۵]سورهٔ براءت ہے۔

امام بیہق نے کہا:ان مختلف اقوال کے درمیان ان کے پیج ہونے کی شرط پرتطبیق یوں دی جائے گی کہ ہرایک اہل علم نے وہی جواب دیا جواس کے نزدیک ثابت ومعلوم تھا۔

قاضی ابو بکرنے '' انتہار' میں فر مایا: ان اقوال میں سے کسی قول کی بھی سندرسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تک نہیں بہنچتی ۔ اس لیے ان علیا نے جو بھی کہا ایک طرح سے اپنے اجتہا داور غلبہ نظن کی بنیاد پر کہا۔ اور یہ بھی اختمال ہے کہ ہرایک نے اس سب سے آخری وحی کے بارے میں خبر دی ہو جو اس نیاد پر کہا۔ اور یہ بھی اختمال ہے کہ ہرایک نے اس سب سے آخری وحی کے بارے میں خبر دی ہو جو اس نے بذات خود نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی زبان مبارک سے اس دن سنی جس دن آپ نے داعی اجل کو لبیک کہا اور اپنے رفیق اعلیٰ سے جالے یا اس راوی نے وہ وحی مرض وفات سے ذرا پہلے سی اور دوسروں نے اس کے بعد حضور سے دوسری وحی سی ۔

سبب نزول کی معرفت

قرآن کا نزول دوطرح ہوتا۔ایک میہ کہ ابتداءٔ نزول ہو۔ یعنی کوئی واقعہ یا سوال پیش آئے بغیر کوئی وحی نازل ہو۔دوم: میہ کہ کسی واقعہ یا سوال کے بعدوحی کا نزول ہو۔

علیانے قتم ٹانی کی تلاش وجبتو کے بعداس میں مخصوص کتابیں تصنیف فرمائیں جن میں انھوں نے ان آیات کا بیان فرمایا جو کسی سبب کی بنیاد پر نازل ہوئیں پھراس سبب کا بیان فرمایا اوراس سلسلہ میں انھوں نے اپنی جدوجہدا ورکوشش میں کوئی کسر نہاٹھار کھی۔

اس موضوع پرسب سے مشہور کتاب امام سیوطی کی" لُبَابُ النُّقُول فِی اَسُبَا بِ النُزُول ہے۔
اس کام کے کئی زبر دست فائدے ہیں جن میں سے بعض فوائد یہاں ذکر کیے جاتے ہیں۔
[۱] سبب نزول کے بیان سے وہ حکمت معلوم ہوجاتی ہے جوکسی حکم کی تشریع کا سبب ہوئی۔
[۲] سبب نزول کی معرفت معانی قرآن کو سجھنے کا ایک مضبوط ذریعہ ہے۔ اس لیے کہ سبب جان لینے سے مسبب بھی معلوم ہوجاتا ہے۔

بال میں تائید میں ہم یہاں صرف دو واقعات ذکر کرتے ہیں جن سے واضح ہوگا کہ اگر سبب نزول معلوم نہ ہوتا تو فہم معنی اور ادراک مقصود میں بہتوں کے قدم پھسل جاتے۔

مروان بن حكم في ارشاوخداوندى "لاتَحسَبَنَّ الَّذِينَ يَفُرَ حُونَ بِمَا أَتَوُا الْحَ" (الِ عمران/١٨٨)

(1) ہے شک تمھارے یاس شمصیں میں ہے ایک رسول تشریف لائے۔

رجمه: زبدة الاتقان في علوم القرآن

اہم علوم قرآ ك

ر بینے کے بعد کہا: خدا کی شم اگر ہراییا شخص سزاوا ِعذاب ہے جوخدا کی عطا کردہ کسی نعمت پراترا تا ہو اور ناکردہ کام پرتعریف وستائش کیے جانے کو پبند کرتا ہو تو ہم سب ضرور عذاب میں مبتلا کیے جائیں گے۔

مروان نے ظاہر آیت کے اعتبار سے توضیح سمجھا گراس کی حقیقت کیا ہے۔اس سے نقاب کشائی کرتے ہوئے حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عنہما نے فر مایا کہ بیہ آیت اہلِ کتاب کے بارے میں اس وقت نازل ہوئی جب نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے ان سے ایک چیز کے متعلق دریافت فر مایا تو انھوں نے اسے مخفی رکھتے ہوئے آپ کو ایک دوسری بات بتائی اور ظاہر بیہ کیا کہ انھوں نے آپ کو ایک دوسری بات بتائی اور ظاہر بیہ کیا کہ انھوں نے آپ کو ایک دوسری بات بتائی اور اس پر انھوں نے حضور نے آپ کو است کی کہ وہ اپنی زبان سے ان کی تعریف وستائش کریں۔ (بخاری و مسلم)

حضرت عثمان بن مظعون اور حضرت عمروبن معدى كرب معنقول ہے كه بيدونوں حضرات كہتے كه شراب مباح مهار دليل ميں فرمان خدا وندى "لَيُسَ عَلَى الَّذِينَ امَنُوُا وَعَمِلُواالصَّلِحَةِ حُنَاحٌ فِيُمَا طَعِمُوا" (المائده /٩٣) [1] كو پيش فرمات حالانكه أنفيس اگراس كاسب نزول معلوم ہوتا تو الي بات نه كہتے۔

اس آیت کا سبب نزول ہے ہے کہ جب شراب حرام قرار دی گئی تو پچھلوگوں نے کہا:ان ملمانوں کا کیا حال ہوگا جفوں نے دین کی سر بلندی کے لیے جام شہادت نوش کیایا جن کی وفات ہوگئی مگر (شراب کی حرمت نازل نہ ہونے کے سبب) وہ شراب جیسی ناپاک چیز پینے رہے؟ تو اس کے جواب میں ہے آیت نازل ہوئی۔اے امام احمداور نسائی وغیر ہمانے باسانید صححہ روایت کیا۔اسی طرح اگر اللہ تعالیٰ کے فرمان "فَائِنَدَمَاتُولُوا فَنَمَّ وَجُهُ اللهِ" (البقرة / ۱۵)[۲] کا سبب نزول معلوم نہ ہوتا تو کوئی کہنے والا کہرسکتا تھا کہ ظاہر آیت اس بات کا افادہ کر رہا ہے کہ نماز پڑھنے والے پر حالت نماز میں قبلہ کی طرف رخ کرنا نہ سفر میں واجب ہے نہ حضر میں۔ حالا نکہ بیہ خلاف اجماع جائین اس کا سبب نزول معلوم ہونے کے باعث ہمیں میں معلوم ہے کہ بیسفر کی نماز نقل کے بارے میں نازل ہوئی بیاس نے اجتہا دوتح کی سے کسی ایک ست کوست میں نازل ہوئی بیاس دونوں طرح کی میں دونوں طرح کی وایشی آئی ہیں۔

[۱]جوائمان لائے اور نیک کام کیے ان پر کچھ گناہ نہیں ہے اس شراب میں جوانھوں نے چکھا۔ [۴] توجس طرف بھی منہ پھیروادھر ہی اللہ کا قبلہ ہے۔

### كياسبب نزول خاص مونے كى وجهسے تھم بھى خاص رہے گا

اس مبحث سے متعلق ایک اہم اور قابل توجہ مسئلہ ہے جس میں علما ہے اصول کے درمیان اختلاف ہے۔ مسئلہ بیہ کہ جب ہمیں کی حکم شرعی پرمشمل آیت کا سبب نزول معلوم ہو گیا تو آیاوہ حکم اسی سبب کے ساتھ خاص ہوگا جس میں آیت کا نزول ہوایالفظ عام ہونے کے باعث دوسری اشیا کو بھی شامل ہوگا ؟ اسی کوعلما ہے اصول یوں کہتے ہیں'' کیا اعتبار عموم لفظ کا ہوگا یا خصوص سبب کا''؟

اس کا جواب ہے ہے کہ مشہور اور شیخ ترین قول ہے ہے کہ اعتبار لفظ کے عموم کا ہوگا اس لیے تکم سبب نزول کے علاوہ اور اشیا کو بھی شامل ہوگا۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن کریم کی متعدد آیات پچھ مخصوص اسباب میں نازل ہوئیں مگر علما اس پر متفق ہیں کہ ان سے ثابت شدہ احکام ان اسباب کے علاوہ دوسرے افراد میں بھی جاری و ثابت ہوں گے۔ جیسے آیت ظہار ،سلمہ بن صحر کے بارے میں ، آیت لعالن ، ہلال بن امیہ کے بارے میں ، اور آیت حد قذف حضرت عائشہ صدیقہ پر تہمت لگانے والوں کے بارے میں نازل ہوئی۔ پھر ان آیات کا تھم دوسرے افراد میں بھی جاری و ثابت ہوا۔ لیکن جوعلا عموم لفظ کا اعتبار نہیں کرتے وہ کہتے ہیں کہ بیاور اس جیسی دوسری آیات کا تھم جو دوسرے افراد تک متعدی ہوا تو ایک دوسرے افراد تک متعدی ہوا تو ایک دوسری دیل کی وجہ سے متعدی ہوا۔

حافظ سیوطی کہتے ہیں کہ عموم لفظ کے معتبر ہونے کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ صحابہ کرام کے درمیان میہ بات عام تھی کہ وہ پیش آمدہ مسائل میں ان آیات کے عموم سے استدلال کرتے ہتھے جوخاص اسباب میں نازل ہوئی تھیں۔

یہ نقطہ نظر صرف اس آیت کے تعلق سے ہے جس کا لفظ عموم کا افادہ کرتا ہو لیکن وہ آیت جس کا نزول کسی معین و مخصوص سبب سے متعلق ہواوراس کے لفظ میں عموم نہ ہوتو پھر وہ آیت قطعی طور پرای حد تک محدودر ہے گی۔ جیسے ارشاد باری تعالی " و سَیُحَنَّبُهَاالَا تُقَی الَّذِی یُوَیِّی مَا لَهُ یَتَزَکَّی" واللیل /۱۷) [۱] بالا جماع ایک معین شخصیت حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالی عنہ کے بارے میں نازل ہوئی۔ اور جن لوگوں نے اس قاعدے پر عمل کرتے ہوئے یہ ممان کیا کہ یہ آیت کریمہ ہراس شخص کوعام ہے جو حضرت ابو بکر جیسا عمل کرے تو یہ حض ان کا وہم ہے۔ اس لیے کہ اس آیت میں کوئی صیغہ عموم موجود نہیں ہے کیوں کہ الف لام اسی وقت عموم کا افادہ کرتا ہے جب وہ ایسا اسم موصول ہوجس کا صلہ جمع ہویا حرف تعریف ہواور جمع پر داخل ہو۔ اور بعض علما نے بیاضا فہ کیا کہ یہی الف لام مفرد میں مصلہ جمع ہویا حرف تعریف ہواور جمع پر داخل ہو۔ اور بعض علما نے بیاضا فہ کیا کہ یہی الف لام موصول نہیں۔ بھی عموم کے لیے آجا تا ہے بشر طے کہ وہاں کوئی معہود نہ ہو۔ اور " الا تقیٰ "میں الف لام موصول نہیں۔

ترجمه: زبدة الاتقان في علوم القرآن

12

اہم علوم قرآ ك

اس کیے کہ " اُلُ" موصولہ با جماع نحاۃ افعل تفضیل (اسم تفضیل) کے ساتھ نہیں لگایا جاتا اور الا تقی جع نہیں بلکہ مفرد ہے۔ اور معہود بھی موجود ہے۔ ساتھ ہی اسم تفضیل کا صیغہ بھی سب سے امتیاز اور قطع شرکت کا افادہ کررہا ہے۔ اس لیے عموم کا قول باطل ہے اور قطعی طور پریہ تعین ہے کہ اس کا حکم صرف اس شخصیت تک مخصوص ومحدود ہے جس کے بارے میں آیت کا نزول ہوا۔ رضی اللہ تعالی عنہ۔

بحث اسباب نزول سيم تعلق چند فوائد

اسباب نزول کے ماخذ: کسی شخص کے لیے اپنے قیاس واجتہاد سے کسی آیت کا سبب نزول متعین کرناروانہیں بلکہ اس کے لیے ضروری ہے کہ اسے ان لوگوں سے روایت وساع حاصل ہو جنھوں نے تنزیل قرآن کا مشاہدہ کیا، اسباب سے آگہی حاصل کی اور علم اسباب کی شخفیق اور تلاش وجنجو میں سرگرم رہے۔

حضرت امام محمد بن سیرین نے فرمایا: میں نے عَبید ہسلمانی سے قرآن کی ایک آیت کے بارے میں دریافت کیا تو انھوں نے فرمایا: اللہ سے ڈرواور درست بات کہو۔اب وہ لوگ نہ رہے جوان اسباب سے آگاہ تھے جن میں اللہ تعالی نے قرآن کو ناز ل فرمایا۔ یا در کھو صحابۂ کرام ہی اس نقل کے اول وآخرم جع تھے اور وہ اس سے ان قرائن کی مدد سے واقف تھے جو پیش آنے والے مسائل کو محیط ہوتے۔ میں کہتا ہوں: وہ اس سے اس طرح بھی واقف ہوجاتے کہ وہ ہمیشہ حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی صحبت میں رہتے ،آپ کے حالات سے واقف رہتے ،آپ پر نازل ہونے والی آیات کر بمہ کے تتبع و تلاش میں رہتے ،آپ کے حالات سے واقف رہتے ،آپ پر نازل ہونے والی آیات کر بمہ کے تتبع و تلاش میں رہتے اور بنفس نفیس اسباب کو ملاحظ فرماتے۔

قول صحابہ: هذه الأيةُ نَزَلَتُ فِي كَذَا يُهِ آيت فلاں امر كے بارے ميں نازل ہوئی "كا مطلب صحابہ كرام كے قول" بيآيت فلاں امر كے بارے ميں نازل ہوئی "سے كيا مراد ہے؟ آيا بيہ قول جديث مرفوع كے قائم مقام اور سبب نزول كابيان ہے يانہيں؟

واضح رہے کہ صحافی جب بیصاف صاف بتائیں کہ فلاں آیت کے نزول کا سبب فلاں معاملہ ہے توان کا بیربیان حدیث مرفوع کا درجہ رکھتا ہے۔

کین جب وہ کہیں کہ "نَزَلَتُ فِی کَذَا کُیعنی اس طرح کے معاملے میں فلاں آیت اتری تو یہ پہنی حدیث مند ومرفوع کے قائم مقام ہے یا اس تفسیر صحابی کے قائم مقام ہے جوغیر مرفوع ہے؟

اس بارے میں علما کا اختلاف ہے۔ امام بخاری اسے مند مانتے ہیں اور دیگر حضرات اسے مند کا درجہ نہیں دیتے۔ اکثر مسانید جیسے مند امام احمد وغیرہ میں یہی دوسری اصطلاح اختیار کی گئی ہے۔ اس کے برخلاف جب صحابی صاف منا کی تین کہ فلاں سبب اور معاملہ پیش آیا تو فلاں آیت

اتری اس صورت میں تمام علما قول صحابی کو حدیث مند کا درجہ دیتے ہیں۔

الهم علوم قرآن

دوسرا مسكه يد ب كم صحابي كا قول مذكور "نزلت في كذا"اس آيت كيسبب نزول كابيان ہے یا جہیں؟ تواس سلسلہ میں علامہ زرکشی نے بر ہان میں فر مایا: صحابہ وتا بعین کی بیادت معلوم ومشہور ہے کہ جب ان میں کوئی ہے کہتا ہے کہ بیآیت فلاں معاملے میں اتری تو اس سے اس کی مراد صرف بی ہوتی ہے کہ بیآیت اس معاملے کے حکم پر شمل ہے نہ بید کہ وہ معاملہ اس کے نزول کا سبب ہے۔لہذا بید قول آیت سے علم پراستدلال کی قبیل سے ہوگا واقعہ نزول کے بیان کی قبیل سے نہ ہوگا۔

ایک آیت اوراس کے متعدد اسباب

مفسرین بھی نزول آیت کے متعدد اسباب بیان کرتے ہیں۔ اگراس کی صورت بیہو کہ ایک ہی آیت کے بارے میں ایک مفسرا جمالاً بیبتائے کہ'' فلاں امر میں نازل ہوئی'' اور دوسرا بھی اجمالاً کسی دوسرے معاملے میں اس کا نزول بتائے۔کوئی پیصراحت نہ کرے کہ اس آبت کا''سبب نزول''فلاں معاملہ ہے۔تو اس طرح کے بیان سے زیادہ تر تفسیر مقصود ہوتی ہے۔سبب نزول کا بیان مقصود ہیں ہوتا۔اوراگرلفظ میں اتنی گنجائش ہو کہ دونوں مفسروں کا بیان اس کے تحت آسکتا ہوتو دونوں کے قول میں کوئی منافات بھی نہیں\_

اورا كرايك مفسرا جمالاً بتائي كه "نَزَلَتُ فِي كَذَا" بيآيت فلان امريس نازل موتى اور دوسرا مفسراس کے برخلاف صراحة بيہ بتائے که اس آيت کا سبب نزول فلاں امر ہے تو يہي معتمد ہے اور پہلے مفسر کا قول ایک استخراج واستنباط ہے۔

اس کی مثال وہ حدیث ہے جوامام بخاری نے حضرت عبداللہ بن عمر سے بسند سیجے روایت كى -آب نِ فرمايا:"نِسَاءُ كُمُ حَرُثُ لَكُمُ" (البقرة/ ٢٢٣) بيويوں كے ساتھان كے بيجھے كے مقام میں بدفعلی کرنے کے بارے میں نازل ہوئی۔جب کہ امام سلم کی حضرت جابر سے روایت ہے کہ انھوں نے فر مایا: یہود کہتے تھے کہ جو تحض اپنی بیو یوں کے آ گے کی شرم گاہ میں سرین کی طرف ہے جماع كرے كااس كا بچه بھينًا پيدا موكاراس پرالله تعالى نے "نِسَاءُ كُمْ حَرُثْ لَّكُمْ فَاتُوا حَرُثَكُمُ اَنِّي شِئتُهُ [1]"نازل فرمائي \_ تويهال معتمد حديث جابر إس ليك كدييل ب- اورابن عمر كاقول ان کااینااشنباط ہے۔

اگر کوئی مفسرایک سبب ذکر کرے اور دوسرا کوئی اور سبب ذکر کرے تو اگران میں ہے ایک قول کی اسناد سیح ہواور دوسر ہے گی سیح نہ ہوتو معتمدوہی ہوگا جس کی سند سیح ہو۔ اس کی مثال ہے ہے کہ صحیحین میں ثابت ہے کہ جب حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بھاری کی وجہ ہے ایک یا دوراتوں کو نہ کھڑ ہے ہو سکے تو ایک عورت نے آپ کے پاس آکر کہا: میرے خیال میں آپ کے شیطان نے آپ کو چھوڑ دیا ہے۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے "وَالصَّحَیٰ وَالَّیٰلِ اِذَا سَجَیٰ ، مَا وَدَعُمُلُ اِنْکُ وَمَا قَلَیٰ "(الصحیٰ/۱)[۱] ٹازل فر مائی ۔ اور طبر انی نے روایت کی کہ ایک پلا ، نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے کاشانہ اقد س میں داخل ہونے کے بعد تخت کے نیچ جا کر مرگیا اور پھر چاردن مسلسل گذر گے مگر آپ پرکوئی وجی ٹازل نہ ہوئی یہاں تک کہ جب لوگوں کو اس بلچ کا پتہ چلا اور اے انھوں نے نکال دیا تو جبریل امین علیہ السلام فر مان اللی "والصحیٰ النے" لے کرنازل ہوئے۔ علامہ ابن جبر عمل کے وجی میں تا خیر کرنے کا واقعہ مشہور تو ہے مگر اس کا نزولِ آیت کا سب ہونا غریب ہے۔ اور اس کی سند میں ایک ایساراوی بھی کا واقعہ مشہور تو ہے مگر اس کا نزولِ آیت کا سب ہونا غریب ہے۔ اور اس کی سند میں ایک ایساراوی بھی کے وقعہ میں نہ کور ہے۔ کے وقعہ میں نہ کور ہے۔

یہ بھی ممکن ہے کہ کسی آیت کا نزول دویا اس سے زیادہ اسباب کے بعد ہو۔الیں صورت میں اس آیت کو انھیں دویا دو سے زا کد اسباب پرمجمول کیا جائے گا۔ کیوں کہ کسی آیت کے نزول کے متعدد اسباب ہونے سے کوئی چیز مانع نہیں۔اور یہ بھی ممکن ہے کہ آیت کا نزول متعدد باراور تکرار کے ساتھ ہواور ہر بار کے نزول کا سبب جداگا نہ ہو۔

اس کی مثال ہے ہے کہ بی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جب حضرت جمزہ کے شہید کردیے جانے اوران کا مثلہ کردیے جانے کے بعدان کی لاش کے پاس کھڑے ہو ہے قو فرمایا ''میں لازمی طور پرآپ کے بدلے ستر کا فروں کا مثلہ کروں گا'لیکن ابھی آپ اس مقام پر کھڑئے ہی تھے کہ حضرت جبریل، مور وُکل کی آخری آیات لے کرنازل ہو گئے جس میں ہی آیت بھی تھی" وَ إِنُ عَافَئِتُهُم فَعَاقِبُوا بِمِئُلِ مَا عُوفِئِتُهُم به "(النحل ۲۶۱)[۲] اس حدیث کو بیہ قی وہزار نے بسندھی روایت کیا۔

آیہ بھی وارد ہے کہ بیآیت فتح مکہ کے دن نازل ہوئی چوں کہ احد کے دن انصار نے (جب بید یکھا کہ ستر شہیدوں کا مثلہ کردیا گیا ہے جن میں چونسٹھا انصاری اور چھمہا جر تھے تو) کہا تھا: خدا کی قسم اگر ہمیں ایسا کوئی دن ملے گا تو ضرور ہم اس تعداد پر اضافہ کریں گے یعنی ستر سے زیادہ کا مثلہ کر ڈالیں گے۔ (تر مذی و حاکم)

ان دونوں روایتوں کے درمیان تطبق کی صورت سے کہ بیآیت کریمہ سب سے پہلے مکہ

<sup>[</sup>ا]'' چاشت کی تیم اور رات کی جب پرده و ایک کیشمیس تمهارے رب نے نہ جیموڑ ااور نہ کروہ جاتا''۔

<sup>[</sup>۲]"ادراگرتم سزاد وتو و لیی بی سزاد و جوشمصی دی گئی"۔

ترجمه : زبدة الاتقان في علوم القرآن

P+

اجم علوم قرآن

۔۔ میں ہجرت ہے قبل سورہ کمل کے ساتھ نازل ہوئی کیوں کہ بیسورہ کمی ہے۔ پھر دوبارہ احدیثیں اوراس کے بعد تیسری بار فتح مکہ کے دن نازل ہوئی۔

#### مختلف آيات اوران كاايك سبب

مجھی ایسا ہوتا ہے کہ قرآنِ کریم میں ایک ہی واقعہ کے بارے میں مختلف سورتوں میں متعدد آیات نازل ہوتی ہیں۔ اس کی مثال وہ حدیث ہے جسے ترفدی وجا کم نے حضرت ام سلمہ سے روایت کیا۔ انھوں نے کہا: یار سول اللہ! میں نہیں سنتی کہ اللہ نے ہجرت کی بابت عورتوں کا کوئی ذکر کیا ہو۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے سور کہ آل عمران میں "فَاسُتَ جَابَ لَهُمُ رَبُّهُمُ أَنِّیُ لاَ اُضِیعُ عَمَلَ عَامِلِ مَّنُکُمُ مِّنُ فَرَ کُو اَوْ اُنْفَیٰ " [1] (آل عمران / ۹۵) آخرآیات تک نازل فرمائی۔

عاكم نے حضرت ام سلمہ سے بیر حدیث بھی روایت كی كہ وہ كہتی ہیں كہ میں نے عرض كی یا رسول اللہ! آپ مردول كا تو ذكر كرتے ہیں گر عورتوں كا ذكر نہيں فرماتے؟ اس پر "إِنَّ الْمُسُلِمِینَ وَاللّٰمُ اللّٰهِ اللّٰمِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الل

#### وه آیات ِقر آنی جوبعض صحابه کی زبان کے موافق نازل ہوئیں

اس باب میں اصل حضرت عمر کی موافقت میں اتر نے والی آیات ہیں۔ چنانچہ آپ کو میہ فضیلت حاصل ہے کہ بھی کھار آپ کسی معاملے میں کوئی گفتگو کرتے اور قرآن آپ کے قول کے موافق نازل ہوجا تا۔ اسی لیے حدیث شریف میں آیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے عمر کی زبان اور دل پر حق کو جاری فرمادیا ہے۔ (رواہ الترمذی)

امام بخاری وغیرہ نے حضرت انس سے روایت کی۔ انھوں نے کہا: حضرت عمر نے فرمایا: میں نے اپنے رب سے تین باتوں میں موافقت کی۔ پہلی یہ کہ میں نے کہایار سول اللہ! کیا اچھا ہوا گرہم لوگ مقام ابرا ہیم کومسلّیٰ (نمازگاہ) بنالیس تو "وَاتَّحِدُوا مِنُ مَّقَامِ اِبُرٰهِمَ مُصَلِّیٰ" (البقرة / ۲۵)[۱] لوگ مقام ابرا ہیم کومسلّیٰ (نمازگاہ) بنالیس تو "وَاتَّحِدُوا مِنُ مَّقَامِ اِبُرٰهِمَ مُصَلِّیٰ" (البقرة / ۲۵)[۱] نازل ہوگئی۔ دوسری یہ کہ میں نے کہایار سول اللہ! آپ کی بیویوں کے پاس نیک و بددونوں آتے ہیں۔ اس لیے میری خواہش ہے کہ آپ انھیں پردہ کرنے کا حکم صادر فرما کیں تو آیت حجاب نازل ہوگئی۔ تیسری یہ کہ جب رسول اللہ تعالی علیہ وسلم کی بیویاں غیرت برسے میں آپ کے خلاف متفق ہوگئیں تو میں نے ان سے کہاا گر حضورتم کوطلاق دے دیں تو وہ دن دورنہیں کہان کارب انھیں تمھاری

[1] تو ان کی دعاس لی ان کے رب نے کہ میں تم میں کام والے کی محنت اکارت نہیں کرتا، مرد ہو یاعورت۔ ۲۱ اور ابرا ہیم کے کھڑے ہونے کی جگہ کونماز کا مقام ہاؤ۔

اہم علوم قرآ ك

ہ کہتے ہہتر بیویاں عطافر مادی تو اسی طرح آیت کریمہ بھی نازل ہوگئی۔ جگہتے ہے بہتر بیویاں عطافر مادی تو اسی طرح آیت کریمہ بھی نازل ہوگئی۔ امام سیوطی نے حضرت عمر کے موافقات میں ایک خاص رسالہ بھی تصنیف فر مایا ہے جس کا نام ہے:"قَطُفُ النَّمَرُ فِیُ مُوافَقَا تِ عُمَرُ"

#### جن كانزول متعدد بإرهوا

علما ہے متقد مین ومتأخرین کی ایک جماعت نے ذکر کیا کہ قرآن میں کچھآ بیتیں اور سورتیں ایسی بھی ہیں جن کا نزول ایک سے زیادہ مرتبہ ہوا۔اس میں کچھکمتیں ہیں۔مثلاً:

(۱) وعظ ونصیحت (۲) مکررنزول کے مقتضی کاموجود ہونا (۳) نازل ہونے والی آیت یا سورہ کی زیاد تی فضیلت کا اظہار۔

بعض علما کے بیان کے مطابق آیت روح ،سور ہُ فاتحہ اور سور ہُ اخلاص اسی قبیل سے ہیں۔ یہ بھی ممکن ہے کہ تکرار نزول کا سبب بیہ ہو کہ اس سے قراءت کے لفظ کے مختلف ہونے کا فائدہ حاصل ہوجائے تو کوئی آیت ایک بار ایک لفظ کے ساتھ نازل ہواور دوسری بارکسی اور لفظ کے ساتھ نازل ہو۔ بعیر نہیں کہ سور ہُ فاتحہ ایک بار ملِكِ یَوُم الدِّینِ "کے ساتھ اتری ہواور دوسری بار لفظِ "مَلِكِ یَوُم الدِّینِ "کے ساتھ اتری ہواور دوسری بار لفظِ "مَلِكِ یَوُم الدِّینِ "کے ساتھ اتری ہواور دوسری بار لفظِ "مَلِكِ یَوُم الدِّینِ "کے ساتھ اللہ یُنِ "کے ساتھ اللہ کُننِ "کے ساتھ نازل ہوئی۔

#### قرآن کے حفاظ اور راویوں کی معرفت

امام بخاری نے حضرت عبداللہ بن عمر و بن عاص سے روایت کی انھوں نے کہا: میں نے نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کوفر ماتے ہوئے سا'' قرآن چارلوگوں عبداللہ بن مسعود، سالم ، معاذ اورانی بن کعب سے سیکھو' ان چار حضرات میں جن دو کا نام حضور نے پہلے ذکر فر مایا ان کا تعلق مہاجرین سے بہ جب کہ بعد والے دو کا تعلق انصار سے ہے۔ سالم سے ابو حذیفہ کے غلام سالم بن معقل اور معاذ سے معاذ بن جبل مراد ہیں۔ لیکن اس کا مطلب رنہیں کہ صرف بہی حفاظ قرآن ہوئے بلکہ ان کے علاوہ دوسرے صحابہ کرام بھی ان کی طرح حفاظ قرآن ہوئے ہیں۔ صحیح حدیث میں غروہ بیر معونہ کے متعلق مذکورہے کہ اس میں جام شہادت نوش کرنے والے قرالیعن حفاظ کی تعداد ستر (۵۰) تھی۔

امام بخاری ہی نے حضرت قمادہ سے روایت کی ،انھوں نے کہا: میں نے حضرت انس بن مالک سے پوچھا۔رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے عہد مبارک میں کون کون لوگ پورے قرآن کے حافظ و جامع تھے؟ انھوں نے جواب دیا: یہ چار حضرات: ابی بن کعب،معاذ بن جبل، زید بن ثابت اور ابوزید جن میں سے ہرایک کا تعلق قبیلہ کا انصار سے تھا۔ میں نے پوچھا یہ ابوزید کون ہیں؟ انھوں نے ابوزید جن میں سے ہرایک کا تعلق قبیلہ کا انصار سے تھا۔ میں نے پوچھا یہ ابوزید کون ہیں؟ انھوں نے

اجم علوم قرآن

بسند ثابت حضرت انس رضی الله تعالی عنه سے بیجھی روایت ہے کہ آپ نے فر مایا جضور کی وفات کے وقت بورے قرآن کے جامع (حافظ )صرف ابودر داء،معاذ بن جبل، زید بن ثابت اور ابو

اس حدیث میں حدیث قادہ کی دو طرح مخالفت ہے۔ ایک تو جار میں حصر کی تصری حدوسرے ابی بن کعب کی جگہ ابو درداء کا ذکر۔ اسی لیے ائمہ کی جماعت نے چار میں حصر کو ناپىندىدەقرارد ياہے\_

مازرى نے كہا: حضرت انس كے قول "لَهُ يَجْمَعُهُ غَيْرُهُمُ" سے بيلازم نہيں آتا كه حقيقت میں بھی ایسا ہو۔ کیوں کہاس عبارت کی تقدیریہ ہے کہ''انھیں اس کاعلم نہیں کہان چار کےعلاوہ کوئی اور بھی جامع قرآن تھا''ورنہ صحابہ کرام کی کثرت تعداداور مختلف شہروں اورملکوں میں ان کے پھیل جانے کی صورت میں بیمعلوم کر لینا حضرت انس کے لیے کیے ممکن ہوا کہ جامعین قرآن صرف یہی جارہیں اور کوئی بھی نہیں۔ کیوں کہ بیاسی وقت ہوسکتا ہے جب کہ انھوں نے سب سے الگ الگ ملاقاتیں کی ہوں اور ہرایک نے انھیں بتایا بھی ہو کہ عہد نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میں اس کا جمع قرآن مکمل نہ ہوسکا تھا۔اور بیعادة انتہائی بعید بات ہے۔اور جب ان کی عبارت کا مطلب بیہوا کہ ان کا قول ان کی اپنی معلومات برمبنی تھا تو بیرلا زمنہیں آیا کہ حقیقت میں بھی یہی صورت حال رہی ہو۔

ملحدین کی ایک جماعت نے حضرت انس کے اسی قول کوایئے موقف کی دلیل تھہرایا حالا ں کہان کا اسے اپنی دلیل قرار دیناکسی طرح سیجے نہیں ۔ کیوں کہ ہمیں اس قول کا اپنے ظاہر مفہوم پرمحمول ہوناتشلیم ہی نہیں اورا گر ہم شلیم بھی کرلیں تو صحابہ کرام کے جم غفیر میں سے ہرایک کے پورے قرآن کا حافظ نہ ہونے ہے میدلازم نہیں آتا کہ ایک جم غفیرنے پورے قرآن کا حفظ نہ کیا ہو۔اور تواتر کے لیے یے شرطنہیں کہ ہرفر دجمع قرآن کا حافظ ہو بلکہ اگر سب نے پورے قرآن کا حفظ کرلیا اگر چے متفرق طور پر ہی سہی تو یہ بھی کا فی ہوگا۔

قرطبی نے کہا: جنگ بمامہ کے دن ستر قرالعنی حفاظ شہید ہوئے۔ جب کہ حفاظ صحابہ کی اتنی ہی تعدادعهدرسالت مآب صلی الله تعالی علیه وسلم میں بیرمعونہ کے مقام پرشہادت ہے ہم کنار ہوئی۔مزید فر مایا که حضرت انس نے خاص طور پرصرف حیار کا ذکراس لیے فر مایا کہان کاان حضرات سے جو شدید اور گہراتعلق تھاوہ دوسروں ہے نہیں تھایا انھوں نے بیاس لیے کہا کہ صرف یہی لوگ اس وقت ان کے ذ ہن میں تھے۔ قاضی ابو بکر با قلانی نے کہا: حدیث انس کا جواب چندو جوہ سے ہے۔

(۱) پہلی و جہ بیہ ہے کہ قول انس کا کوئی مفہوم مخالف نہیں ۔لہٰذا بیلا زم نہ آئے گا کہ صحابۂ کرام میں ان چار کے علاوہ کوئی اور حافظ نہ ہو۔

ر۲) دوسری مید کهاس سے مرادیہ ہے کہ صرف ان چار حضرات نے ان تمام وجوہ قراءات کے ساتھ جمع قرآن کیا جن کے مطابق نزول قرآن ہوا۔

(۳) تیسری میہ کہ میہ چار حضرات اس قرآن کے بھی حافظ تھے جوغیر منسوخ ہے اوراس کے بھی جو ایک زمانے تک تلاوت جاری رہنے کے بعد منسوخ ہوگیا۔ دیگر حضرات میں میہ جامعیت نتھی۔
جوایک زمانے تک تلاوت جاری رہنے کے بعد منسوخ ہوگیا۔ دیگر حضرات میں میہ جامعیت نتھی۔
(۴) چوتھی میہ کہ جمع قرآن سے ،ان چاروں کا براہ راست زبان رسالت سے پور نے قرآن کا حاصل کرنا مراد ہو۔ برخلاف بعض دو سرے حضرات کے کہ مکن ہے انھوں نے پچھ قرآن بالواسطہ اخذ کیا ہو۔

(۵) پانچویں یہ کہ یہ لوگ قرآن کی تعلیم و تدریس سے وابئت رہتے۔اس لیے ان کا حافظ قرآن ہونا مشہور ہو گیا اور ان سے واقفیت رکھنے والے حضرت انس کو دیگر حضرات کاعلم نہ ہوسکا۔اس لیے انھوں نے اپنے علم وآ گہی کے مطابق جمع قرآن کو انھیں چار میں منحصر کر دیا جب کہ حقیقت امرالی نہ تھی۔
(۲) چھٹی وجہ یہ ہے کہ حضرت انس کے قول میں "جَمُع "سے مراد کتابت ( لکھنا) ہے۔ لہذا یہ دوسروں کے پورا قرآن جمع کر لینے یعنی زبانی یا دکر لینے کے منافی نہ ہوگا۔ رہے یہ چار حضرات تو انھوں نے قرآن کو لکھ کر بھی جمع کیا اور اسے زبانی یا دبھی کیا۔

(2) ساتویں ہے کہ اس سے مرادیہ ہے کہ ان چار حضرات نے صاف صاف بے بتایا کہ نھوں نے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے زمانے ہی میں پورا قرآن یاد کرلیا۔ دوسرے حفاظ نے بیص مراحت نہ کی۔ کیوں کہ ہوسکتا ہے کہ قرآن کی آخری آیت جب نازل ہوئی ہوتو وہ دیگر حفاظ موجود نہ رہے ہوں اگر چہدوسرے بہت سے لوگ موجود ہوں جن میں حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے بیان کردہ چار حفاظ بھی شامل ہیں۔

(۸) آٹھویں بیر کہ جمع قرآن سے مراد'' قرآن کی اطاعت وفر ماں برداری کرنااوراس کے موجب پڑمل کرنا'' ہے۔امام احمد نے کتاب الزہد میں ابوالزاہر بیہ کے طریق سے روایت کی کہ ایک شخص نے حضرت ابودرداءرضی اللہ تعالی عنہ کے پاس آکران سے کہا: میرے بیٹے نے قرآن جمع کرلیا، تو آپ نے فر مایا: اے اللہ! مغفرت فر ما، جامع قرآن تو وہ ہے جواس کی اطاعت وفر ماں برداری کرے۔ علامہ ابن حجر نے کہا: ندکورہ بالا اکثر احتمالات اور خاص طور سے آخری احتمال تکلف سے خالی علامہ ابن حجر نے کہا: ندکورہ بالا اکثر احتمالات اور خاص طور سے آخری احتمال تکلف سے خالی

اجم علوم قرآن

نہیں۔ پھر فر مایا میرے ذہن میں ایک اور احمال آیا ہے وہ یہ ہے کہ حضرت انس کا مقصد صرف قبیلہ خررج کے لیے اس کا اثبات اور قبیلہ اؤس سے اس کی نفی ہے۔ لہذا ان کا یہ قول مہاجرین سے اس کی نفی نہ کرے گا۔ کیوں کہ انھوں نے یہ بات اُوس وخزرج کے درمیان جاری باہمی مفاخرت کے پس منظر میں کہی ہے۔ جبیبا کہ ابن جریر، بطریق سعید بن عروبہ، قمادہ سے اور یہ حضرت انس سے روایت کرتے میں انھوں نے کہا: اوس اور خزرج نے ایک دوسرے پراپنے فخر وتعلی کا اظہار کیا۔ چناں چہاوس نے کہا: ہمارے درمیان جارقا بل فخر لوگ ہیں۔

(۱) ایک سعید بن معاذ جن کے لیے عرش خوشی ہے جھوم اٹھا۔

(۲) دوسر نے خزیمہ بن ثابت جن کی گواہی دومر دوں کے برابر قرار پائی۔

(۳) تیسرے حنظلہ بن ابوعا مرجنھیں فرشتوں نے عسل دیا۔

(۴) چوتھے عاصم بن ثابت جن کی حفاظت شہد کی مکھیوں کی فوج نے گی۔

اس کے جواب میں خزرج نے کہا: ہم میں بھی چارا یسے مایۂ ناز افرادمو جود ہیں جنھوں نے پورا قر آن اپنے سینوں میں محفوظ کرلیا جب کہان کے علاوہ کوئی اور حفظ نہ کرسکا۔ پھر حضرت انس نے ان جاروں کے اساکاذ کرفر مایا۔

علامہ ابن حجر مزید کہتے ہیں : کثیرا حادیث سے ظاہر ہے کہ حضرت ابو بکر حیات رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میں قرآن حفظ کیا کرتے تھے۔ چناں چہتے میں ہے کہ انھوں نے اپنے گھر کے حن میں ایک مسجد بنائی تھی جس میں وہ قرآن کریم پڑھتے یعنی حفظ کرتے تھے۔

یہ بات اس پرمحمول ہے کہ جتنا قر آن اس وفت تک نازل ہو چکا تھا اسے پڑھتے اور حفظ کرتے تھے۔

پھر کہتے ہیں: بیالی بات ہے جس میں ذرا بھی شک نہ ہونا چاہیے۔ کیوں کہ حضرت ابو بکر کو نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے قر آن سکھنے کا نہ بردست شوق تھا اور مکہ میں قیام کے دوران ان کواس کا بھر پور موقع بھی ملا ۔ کیوں کہ وہاں دونوں حضرات کثرت سے ساتھ ساتھ رہے ۔ یہاں تک کہ حضرت عائشہ نے کہا: حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہمار ہے گھر مین وشام آیا کرتے تھے۔ اور حدیث سے میں ہے ''لوگوں کی امامت و شخص کر ہے جوان میں کتاب اللہ کا زیادہ پڑھنے والا ہو' تو حضور کا حضرت میں ہے ''لوگوں کی امامت و شخص کر ہے جوان میں کتاب اللہ کا زیادہ پڑھنے والا ہو' تو حضور کا حضرت کیو بھی ہوتا ہوں کی ہما ہم ہونے کی حیثیت سے آگے بڑھا نا اس بات کی دلیل ہے کہ وہ ان میں سب سے بڑے قاری قرآن تھے۔ (اوراس زمانے میں جو جھتنا قرآن پڑھتا اتنی مقدار کا وہ عالم وحافظ بھی ہوتا)

اہمعلوم قرآ ن

ا؛ وعبید نے کتاب القراءات میں اصحاب نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میں سے قرایعنی حفاظ کاذکرکرتے ہوئے مہاجرین میں خلفا ہے اربعہ، طلحہ، سعد، ابن مسعود، حذیفہ، سالم، ابو ہریرہ، عبداللہ بن سائب، عبداللہ بن عبداللہ عنهم وعنهن کا اور انصار میں عُبادَهُ بن صَامِت ، اَبِوَلِیْمَهُ معاذ، مُحَمِّعُ بن جَارِیَه، فَصَالَهُ بن عُبَیداور مسلکمہ کے بردہ فرمانے مسلکمہ بن خالِد کا شار کیا اور تصریح کی کہ بعض نے تکمیل حفظ نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے بردہ فرمانے کے بعد کی۔

طبقات القراء میں ذہبی کے بیان کے مطابق، جو صحابہ قرآن پڑھانے میں مشہور ہوئے وہ سات حضرات ہیں۔ عثمان علی، ابی بن کعب ، زید بن ثابت، ابن مسعود، ابودرداء اور ابوموسیٰ اشعری۔ رضی اللہ تعالیٰ عنہم۔

پھرلکھا کہ حضرت ابی بن کعب ہے ایک جماعت صحابہ نے پڑھا جن میں حضرت ابو ہریرہ، ابن عباس ،اور عبداللہ بن سائب رضی اللہ تعالی عنہم ہیں۔

ان میں حضرت ابن عباس نے حضرت زید بن ثابت سے بھی پڑھااوران لوگوں سے تابعین کی ایک جماعت نے قرآن اخذ کیا۔

#### مدينه كے قرابے تابعين

ابن میتب، عروه ،سالم، عمر بن عبدالعزیز ،سلیمان بن بیار،عطاء بن بیار،معاذ بن حارث معروف به معاذ القاری، عبد الرحمٰن بن برمز اعرج، ابن شهاب زهری مسلم بن بخند ب، زید بن اسلم \_رجم الله

#### مكه كقرائ تابعين

عبيدالله بن مُمُير ،عطاء بن ابي رباح ،طاؤس ،مجامد ،عكر مه ، ابن ابومليكه \_رحمهم الله

#### كوفه كےقراے تابعین

علقمه،اسود،مسروق، عَبِيده،عُمر و بن شُرَحْبِيل ، حارث بن قيس،ربيع بن خُتُمِ ،عمرو بن ميمون،ابوعبدالرحمٰن سُكَمى ، ذِرّ بن حُبَيش ،عُبيد بن نُضَيلَه، سعيد بن جُبِير ،خعى ، معمى \_رحمهم الله

#### بصره كے قرائے تابعین

ابوالعاليه،ابورجاء،نصر بن عاصم يحيي بن يعمر ،حسن ،ابن سيرين ،قياده\_رحمهم الله

شام کے قرابے تا بعین

مغیره بن ابی شهاب مخز ومی تلمیذ حضرت عثمان ،خلیفه بن سعدتلمیذ حضرت ابودر داء ـ رضی الله غالی عنهم اجمعین \_

پھر پچھلوگوں نے یک سُو ہوکر صبط قراءت سے پورے طور پراعتنا کیا۔ یہاں تک کہاس فن میں وہ ایسے امام ثابت ہوئے جن کی اقتدا کی جاتی اور تشنگان فن قراءت جن کے پاس پڑھنے کے لیے سفر کی صعوبتیں برداشت کر کے جاتے ۔ چناں چہ مدینہ میں ابوجعفر برزید بن قعقاع ، پھر شیبہ بن نصاع اور پھر نافع بن نعیم ، مکہ میں عبداللہ بن کشر ، حمید بن قیس اعرج ، حمد بن ابی حیص ، کو فہ میں حمی بن و ثاب عاصم بن ابی النجو د ، سلیمان بن اعمش ، پھر حمز ہ پھر کسائی ، بھر ہو میں عبداللہ بن ابی اسحاق ، عیسی بن عمر ، ابو عمر و بن علاء ، عاصم ، محدُر ری ، پھر لیعقوب حَضْر می اور شام میں عبداللہ بن عامر ، عطیہ بن قیس کلا بی ، محمد و بن علاء ، عاصم ، محدُد ری ، پھر کے بن میز بدحضر می ایسی بی نا در ہ روزگار شخصیتیں تھیں ۔

ان میں سات ائمہ قراءت وہ ہیں جنھیں چاردا نگ عالم میں شہرت ونا موری حاصل ہوئی۔

(۱) ناقع: انھوں نے ستر تابعین سے علم قراءت اخذ کیا جن میں ابوجعفر بھی شامل ہیں۔

(۲) ابن كثير: انھوں نے صحابی رسول عبدالله بن سائب سے اكتساب علم كيا۔

(۳) **ابوعمرو**:انھوں نے تابعین سے علم قراءت حاصل کیا۔

(۴) **ابن عامر**: انھوں نے حضرت ابو در داءاور تلامذہ حضرت عثمان سے اکتساب کیا۔

(۵) عاصم : انھوں نے تابعین سے استفادہ کیا۔

(٢) حمزه: انھوں نے عاصم ،اعمش سَبِیُعی اور منصور بن معتمر وغیرہ سے پڑھا۔

(۷) کسائی: انھوں نے حمز ہ اور ابو بکر بن عیاش ہے استفادہ کیا۔ رضی اللہ تعالیٰ عنہم اجمعین۔ اس کے بعد ان کی قراء تیں دنیا کے چپے چپے میں پھیل کئیں اور ان کے حاملین ہر چہار جانب اس طرح منتشر ہو گئے کہ کیے بعد دیگرے ہرز مانے میں ان کے گروہ موجودر ہے۔

مسر ہوسے لہ ہے بعدد یرحے ہرر ہوئے یں ہی سے روہ و بورر ہے۔ ان ساتوں طرق میں سے ہر طریق کے رواۃ میں دودوراویوں نے شہرت یائی۔

(۱) امام نافع کے راوی قالون اور وَرش ۔ بید دونوں حضرات امام نافع سے بلا واسطہ روایت

کرتے ہیں۔

' ۲)امام ابن کثیر کے راوی قُنبل ۔ بَرِّ ی۔ بیرحضرات ابن کثیر سے بواسطۂ تلامٰد ہُ ابن کثیر

اہم علوم قرآ ك

(۳) امام ابوعمر و کے راوی دُورِی ہے 'وسی بید حضرات ابوعمر و سے بواسطہ امام بزیدروایت تے ہیں۔

( م ) امام ابن عامر کے راوی ہشام \_ ابن ذَرِّوان \_ بید حضرات ابن عامر سے ان کے تلا ندہ کے واسطے سے روایت کرتے ہیں \_

(۵)امام عاصم کے راوی حفص بن سلیمان \_ابو بکر شعبہ بن عَیَّاش \_ بید حضرات امام عاصم سے بلا واسطہ راوی ہیں \_

(۲) امام حمزہ کے راوی خَلَف نے خَلَّا دیہ حضرات بواسطہ سلیم بن عیسی '،امام حمزہ کے راوی ہیں۔ (۷) امام کسائی کے راوی ابوالحارث\_ڈوری۔اول بلا واسطہ، ثانی بواسطۂ یزیدی۔

پھر جب اختلاف روایات کاشگاف وسیع ہو گیا اور قریب تھا کہ تق وباطل خلط ملط ہوجائیں تو باخبر ناقدین امت اس صورت حال کا مقابلہ کرنے کے لیے اٹھ کھڑے ہوئے اور انھوں نے اپنی باندازہ جد و جہد سے حروف وقراءات کو جمع کیا، وجو وقراءات اور روایات کوان کے اصحاب کی طرف منسوب کیا، صحح مشہور، اور شاذ کو اپنے وضع کر دہ اصول اور تفصیل کر دہ ارکان کی مدد سے ایک دوسرے سے ممتاز اور الگ کیا۔ چنال چہ قراءات کے بیان میں سب سے پہلے ابوعبید قاسم بن سلاً م نے پھر احمد بن جبیر کو فی پھر آمھیل بن آخق مالکی شاگر دان قالون پھر ابوجعفر بن جریر طبر کی پھر ابو بکر مجمد بن اور ان پھر ابو بکر مجمد بن جریر طبر کی پھر ابو بکر مجمد بن الحربن مجاہد نے تھنیفات کیں۔

ابوبکر بن مجاہد کے دور میں اوران کے بعد کے ادوار میں علما ہے قراءت مسلسل کتب قراءت تصنیف کرتے رہے۔ بعض میں تمام انواع قراءات کا بیان ہوتا ، بعض میں کسی ایک قراءت کا ذکر ہو تا، کوئی کتاب مختصر ہوتی ، کوئی بہت طویل ہوتی۔

ان قراء توں کے ائمہ حد شار سے باہر ہیں۔طبقات قرا کے بیان میں حافظ اسلام ابوعبد اللہ ذہبی اوران کے بعد حافظ قراءات ابوالخیرابن الجزری نے کتابیں کھیں۔

> مشهور، متواتر ، آحاد، شاذ ، موضوع اور مدرج کی معرفت قراءت کی تین قسمیس ہیں: متواتر ، آحاد ، شاذ

ال سلسلے میں سب سے اچھی بحث اپنے وقت کے امام اور استاذ اسا تذہ امام سیوطی ، ابوالخیر ابن الجزری نے کی ہے۔ انھوں نے اپنی کتاب "النشر" کے آغاز میں فرمایا: جوقر اءت کسی بھی" وجہ" وجہ سے زبان عربی کے موافق اور مصاحف عثمانی میں کسی ایک مصحف کے مطابق ہوا گرچہ یہ مطابقت صرف بطوراحمال ہواور اس کی سند ٹابت ہوتو وہ قراءت صحیح ہے اور اس کار دوا نکار کسی طرح جا مُزنہیں۔ بلکہ یہ

ان سات حروف (قراءات) میں سے ایک ہے جن کے ساتھ قرآن کا نزول ہوا اور جن کا قبول کرنا لوگوں پرلازم ہوا خواہ وہ قراءت، ائمہ ُ سبعہ یا ائمہُ عشرہ یا ان کے علاوہ اور دوسرے قابل اعتماد واعتبا رائمہ سے مروی ہو لیکن اگر ان تینوں بنیا دی ارکان میں سے کوئی ایک رکن بھی فوت ہوتو اس قراءت کو ضعیف یا شاذیا باطل کہا جائے گا خواہ وہ ائمہ سبعہ یا ان سے بھی عظیم تر ائمہ سے مروی ہو۔ یہی محققین ائمہُ سلف وخلف کے نزدیک صحیح ہے۔

ابن جزری مزید فرماتے ہیں: مذکورہ بالا ضابطہ کے بیان میں ہمارے قول "وَلُو بِوَ جُهِ" سے وجوہ نحو میں سے کوئی ایک وجہ مراد ہے۔ خواہ وہ وجہ اضح ہویا ضیح متفق علیہ، یا ضیح مختلف فیہ باختلاف غیر مصر ہماں میہ شرط ہے کہ وہ قرآء ت شائع وذائع ہواور اسناد صحیح کے ساتھ ائمہ نے اسے تسلیم کیا ہو۔ کیوں کہ یہی سب سے عظیم بنیا داور سب سے صحیح رکن ہے۔ اسی لیے کتنی قراء تیں ایسی ہیں جن کا بعض اہل نحویا کثیر اہل نحو نے انکار کیا مگران کے انکار کا چنداں اعتبار نہ کیا گیا۔ جیسے 'باد مئے میں ہمزہ اور 'یا مر کہ "میں راکوساکن کرنا اور 'والار حام" کی میم کو جردینا۔

امام جزری نے مزید فرمایا: کسی ایک مصحف عثمانی کی موافقت سے ہماری مرادیہ ہے کہ وہ قراءت، بعض مصاحف عثمانی میں موجود نہ ہو۔ جیسے سورہ بقرہ میں ابن عامر کا "قَالُوا اتَّخَذَ اللَّهُ" کو بے واو پڑھنا اور "بِالزُّبُرِ وَ بِالْکِتَابِ" میں الزبر اور الکتاب کو جزف باکتاب کو کہ اس کا اثبات مصحف شامی میں ہے۔ اور جیسے ابن کثیر کا آخر سورہ براءت میں "تحتها" سے پہلے "من" کی زیادتی کے ساتھ "تَجُرِی مِن تَحْتِهَاالُانُهَارُ" بڑھنا کہ یہ صحف می میں موجود ہے۔

ہم نے چند قراء تیں بطور مثال پیش کر دیں۔مزید کتب فن میں دیکھیں۔ لیکن اگر وہ قراءت کسی بھی مصحف عثمانی میں موجود نہ ہوتورسم متفق علیہ کی مخالفت کی وجہ سے وہ

قراءت شاذ ہوگی۔

پھر فرمایا: ہمار ہے قول' اس کی سندھیجے ہو' سے مرادیہ ہے کہ اس قراءت کو عادل اور ذہن وتحریر میں محفوظ رکھنے والے شخص نے اپنے ہی جیسے شخص سے روایت کیا ہواور ایسا ہی منتہا ہے سند تک ہو، اس کے ساتھ وہ قراءت ، ائم قراءات کے نزدیک مشہور ہوان کے نزدیک غلط یا شاذ میں اس کا شار نہ ہو۔

امام جزری نے اس فصل کو بڑی خوش اسلو بی کے ساتھ بیان فرمایا ہے۔ ان کے بیان سے واضح ہوتا ہے کہ قراء توں کی چارفتمیں ہیں:

(۱) متواتر: بيروه قراءت ہے جے اليي جماعت نے نقل کيا ہوجس کا جھوٹ پر متفق ہوناممکن

اجم علوم قرآن

نه ہو۔اوریہی حال منتہا ہے سند تک ہو۔ بیشتر قراء تیں اسی درجے کی ہیں۔

ته رو و در این از این اور قراءت ہے جس کی سند توضیح ہو گر درجہ 'تواتر تک نه پہنچتی ہو۔ ہاں زبان عربی ورسی عثمانی کے موافق اور قراکے نز دیک مشہور ہو۔

یکی وجہ ہے کہ قرانے اسے نہ تو از قبیل غلط شار کیا اور نہ ہی اسے شاذ قرار دیا۔ امام جزری کے بیان کے مطابق اس کی قراءت کی جائے گی۔ اس کی مثال وہ قراءت ہے جس کے قراب سبعہ سے منقول ہونے میں اختلاف طرق ہو کہ بعض راویوں نے اسے ان سے روایت کیا ہواور بعض نے روایت نہ کیا ہو۔ اس کی مثالیں کتب قراءات میں احکام حروف کی تفصیل میں بکثرت موجود ہیں۔

اس باب میں امام دانی کی تیسیر،قصیرہ امام شاطبی ،اوعیة النشر فی القراء ات العشر اور تقریب النشر مشہورترین تصنیفات سے ہیں جن میں مؤخر الذکر دونوں کتابیں ابن جزری کی تصنیف ہیں۔

(س) آجاد: وہ ہیں جن کی سند صحیح ہو مگر وہ رسم عثمانی یاز بان عربی کے خلاف ہوں یا مشہور جیسی شہرت انھیں حاصل نہ ہو۔ان کی قراءت نہ کی جائے گی۔

امام ترندی نے جامع ترندی میں اور حاکم نے متدرک میں اس کے لیے ایک مستقل باب قائم کیا ہے جس میں دونوں حضرات نے صحیح سندوں کے ساتھ بہت سی احادیث کی تخری کی ہے۔ انہی میں ایک حدیث وہ ہے جسے حاکم نے عاصم جحدری کے طریق سے ، حضرت ابو بکرہ رضی اللہ تعالی عنه سے روایت کیا کہ نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے "مُتَّکِئِینَ عَلَیٰ رَفَادِ فِ خُصُو وَعَبَا قِدِی جَسَان" پڑھا۔ [1]

عَاكُم نَهُ مَا أَخُفِى لَهُمُ مِّنُ قُرَّاتِ الْحُيْنِ" بِرُها [٢]
"فَلَا تَعُلَمُ نَفُسٌ مَا أَخُفِى لَهُمُ مِّنُ قُرَّاتِ اَعُيُنٍ" بِرُها [٢]

اور حضرت ابن عباس سے حاکم کی روایت ہے کہ حضور نے "لَقَدُ جَاءَ کُمُ رَسُولٌ مِّنُ اَنفَسِکُمُ "فاکے فتح کے ساتھ پڑھا۔[س]

اور حضرت عائشہ سے روایت کی کہ حضور نے "روح" کی راکے ضمے کے ساتھ "فَرُوحٌ خُورُکُ خُانٌ" پڑھا۔ [۴]

<sup>[1]&#</sup>x27; الل جنت مبز بچھونوں اور منقش خوبصورت جاند نیوں پر تکیدلگائے ہوئے ہوں گے۔''

<sup>[7]</sup> تو کی جان کومعلوم نہیں جو آنکھوں کی ٹھنڈک اس کے لیے چھپار کھی گئے ہے۔

<sup>[7]</sup> بینک تمحارے پاس ایک رسول آئے جوتم میں سب سے فیس تر اور اشرف وافضل ہیں۔ [8] توروح ہے اور پھول \_

(٣) **شاف** وه قراءت ہے جس کی سندھیج نہ ہوجیسے " مَلَكَ يَوُمَ الدَّيُن [١] بصيغهُ ماضی اور الفظ يوم كے نصب كے ساتھ اور "إِيَّاكَ تُعُبَدُ [٢] بصيغهُ مجهول كے ساتھ \_اس موضوع پر بھی كئی كتابیں تالیف ہوئیں \_

## (۵)موضوع جیسے خزاعی کی قراءتیں۔

پھر یہاں ایک چھٹی ہے جواقسام صدیث میں سے "مُدرَج" کے مشابہ ہے۔ اور یہ وہ لفظ ہے جوقراء توں میں بطور تفسیر بڑھا دیا جائے جیسے براویت سعید بن منصور ،حضرت سعد بن ابی وہ افظ ہے جوقراء توں میں بطور تفسیر بڑھا دیا جائے جیسے براویت سعید بن منصور ،حضرت سعد بن ابی قاص کی قراء ت "وَلَمْ أُنَّ اللّٰه عَلَیْ کُمْ جُنَا ہِ اُنَ تَبُتَعُوا فَصُلاً کی تخریح کے مطابق حضرت عبداللہ بن عباس کی قراء ت "لَیُسَ عَلَیْکُمْ جُنَا ہُ اُنَّ تُبَتَعُوا فَصُلاً مِن وَاسِم الحج" کا اضا فہ اور ابن زبیر کی قراء ت "وَلَمْکُنُ مُنْکُمُ أُمَّةٌ یُلُدُ عُونَ اِلَی الْحَیْرِ وَیَامُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَیَنْهُونَ عَنِ الْمُنْکُر، وَ یَسْتَعِیْنُونَ بِاللّٰهِ عَلَیٰ مَا أَصَابَهُمْ" [٥] میں خط کشیدہ عبارت کا اضافہ محض تفسیر کے لیے ہے ۔ مگر عمرواس باللّٰهِ عَلَیٰ مَا أَصَابَهُمْ" [٥] میں خط کشیدہ عبارت کا اضافہ محض تفسیر کے لیے ہے ۔ مگر عمرواس (خط کشیدہ عبارت) کی قراء ت تھی یاان کی تفسیر ۔ اس کی خوج سعید بن منصور نے کی اور ابن الانباری نے بھی اس کی تخریج کی اور اس پر جزم کیا کہ یہ تفسیر ہے قراء ت تھی یا۔ می تفسیر ہے قراء ت تھی یا۔ می تفسیر ہے تا کہ یہ تفسیر ہے تا ہے کہ تفسیر ہے تا ہے ہیں کہ مجھے معلوم نہیں کہ بیان کی قراء ت تھی یا کہ یہ تفسیر ہے تا ہے کہ تفسیر ہے کے اور اس پر جزم کیا کہ یہ تفسیر ہے تا ہے تا ہے تا کہ تفسیر ہے تا ہے کہ تا ہے تا ہے تا ہے تا کہ تفسیر ہے تا کہ تو تا کہ تو تا ہے تا کہ تو تا کہ تو تا ہے تا کہ تا ہے تا کہ تا کہ تو تا کہ تا کہ تا کہ تو تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تو تا کہ تا

ابن الا نبارى ہى نے حسن بصرى سے تخریج كى كه وہ "وَ إِنْ مِّنْكُمُ إِلَّا وَارِدُها وَالُورُودُ اللَّهُ خُولٌ "بِرِ هِ عَصِد (مريم/٧٧)[7]

ابن الا نباری کہتے ہیں:حسن کے قول'' الورود الدخول" میں لفظ دخول،ورود کے معنیٰ کی تفسیر ہے جسے بعض راویوں نے علطی سے قرآن کے ساتھ لاحق کردیا۔

### تنبيهات

تنبیہ اول: ایک پیچیدہ مسئلہ یہ منقول ہے کہ حضرت عبداللہ بن مسعود، سور ہ فاتحہ اور معوذتین رقل اُعوذ بر ب الناس النے) کی قرآ نیت کا انکار کرتے تھے۔ اور مین اُعوذ بر ب الناس النے) کی قرآ نیت کا انکار کرتے تھے۔ اور مینایت درجہ شکل امر ہے۔ کیوں کہ اگر ہم یہ ہیں کہ عصر صحابہ میں ان سورتوں کے قرآن کا جز ہونے

<sup>[</sup>۱] وہ روز جزا کا مالک ہوا۔ [۲] تیری ہی عبادت کی جاتی ہے۔ [۳] اور مال کی طرف سے اس کا بھائی ہویا بہن۔ [۳] مصارے او پراس میں کوئی گناہ نہیں کہ جج کے مواقع پراپنے رب کافضل یعنی روزی طلب کرو۔

<sup>[</sup>۵] اور ضرورتم میں ایک ایسی جماعت ہونی چاہیے جوخیر کی دعوت دے، بھلائی کا حکم دے، برائی سے رو کے اور اپنے او پرآنے والی

ا فمآد پراللہ ہے مدوچاہے۔ [۲] اورتم میں کوئی ایسانہیں جس کا گذر دوزخ پر نہ ہو۔

ترجمه: زبدة الاتقان في علوم القرآن

1

اہم علوم قرآ ك

کنقل متواتر پالی گئی تھی تو حضرت ابن مسعود کاانکار موجب کفر ہوگااورا گرہم ہے کہیں کہاس زیانے میں نقل متواتر نہیں یائی گئی تھی تولازم آئے گا کہ قرآن اصل میں متواتر نہیں۔

امام فخرالدین رازی نے فرمایا :ظن اغلب سے کہ ابن مسعود سے انکار کی نقل باطل اور بے بنیاد ہے اور اسی جواب سے اس عقد ہُ لا نیخل سے گلوخلاصی ہوسکتی ہے۔

بی رہے میں ابو بکر نے فر مایا: ابن مسعود سے ثابت نہیں کہ سور ہ فاتحہ اور معوذ تین قرآن کا جزنہیں اور نہیں اور نہیں ابن سے محفوظ ہی ہے۔ رہی یہ بات کہ انھوں نے ان کوا پیٹے مصحف سے کھرچ دیا اور ساقط کر دیا تھا تو محض ان کی کتابت کا انکار کرنے کی وجہ سے تھانہ کہ ان کی قرآنیت کا منکر ہونے کی وجہ سے ۔ کیوں کہ ان کا طریقہ بیتھا کہ وہ مصحف میں صرف وہی لکھتے تھے جسے ثبت کرنے کا تھم نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے دیا ہواور انھوں نے حضور کونہ تو انھیں لکھتے ہوئے پایا اور نہ حضور سے سنا کہ حضور نے انھیں کھنے کا حکم دیا۔

امام نووی نے کہا: حضرت ابن مسعود سے جو قول منقول ہے وہ باطل اور نا درست ہے۔لیکن علامہ ابن حجر نے حضرت ابن مسعود کے انکار کی روایات کوشیح قرار دینے کے بعد فر مایا: جس نے بیہ کہا کہ ''یہ قول ابن مسعود پر افتر اہے''اس کا بی قول مر دوداور نا قابل قبول ہے کیوں کہ سیحے روایتوں میں بے سند طعن، غیر مقبول اور نا پیند بیرہ ہے۔ بلکہ بیروایتیں صحیح ہیں اور ان میں تاویل کا احتمال موجود ہے۔

ابن قتیبہ نے مشکل القرآن میں کہا کہ ابن مسعود کا یہ گمان کہ''معو ذتین قرآن نہیں''اس لیے ہے کہ انھوں نے نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کودیکھا کہ وہ معوذتین سے حضرات حسنین کے لیے اللہ کے حفظ وا مان کی دعا کررہے ہیں اس لیے وہ اپنے اس گمان پر قائم ہو گئے کہ یہ دونوں قرآن کی سورتیں نہیں ہم نہیں کہتے کہ وہ اس بارے میں صحیح خیال پر ہیں اور مہاجرین وانصار علطی پر۔

تنبيدوم

نبی کریم صلی الله تعالی علیه وسلم کے قول "إِنَّ الْقُرُانَ ٱنْزِلَ عَلَیٰ سَبُعَةِ ٱحُرُفٍ" (قرآن مات حروف پرنازل ہوا) میں "حرف" بمعنی "وجه" ہے جس سے مرادیہ ہے کہ قرآن اس توسیع کے ساتھ اس طرح نازل ہوا کہ لفظ واحد کی ادائیگی میں وجوہ اختلاف ان سمات وجوہ سے تجاوز نہ کریں گی۔

فتنبيهسوم

علی نے کہا: جس نے ریمگان کیا کہ قراجیے نافع اور عاصم وغیر ہما کی قراء تیں ہی وہ سات حروف ہیں جن کا ذکر حدیث مذکورہ بالا میں ہے اس نے ایک زبر دست غلطی کا ارتکاب کیا۔ کیوں کہ اس سے میلازم آئے گا کہ وہ قراءت ،قرآن ہی نہ ہوجوان قراب سبعہ کی قراءت سے خارج ہوا گرچہ

اہم علوم قرآن کے علاوہ دوسرے ائمکہ سے ثابت اور خطِ مصحف عثمانی کے موافق ہو۔ اور بیا لیک علی علی القرآن کے موافق ہو۔ اور بیا لیک علی ہے۔

اٹمکہ قراءت میں قراب سبعہ سے زیادہ وہ حضرات ہیں جوان سے بلندر تبہ یاان کے ہم رتبہ ہیں۔ اس کے باوجود صرف قراب سبعہ پراکتفا کرنے کا سبب یہ ہے کہ اٹمکہ قراءت سے روایت

کی قراءت ہے۔ معلوم ہو کہ قراءات سبعہ مشہورہ سے جوقراء تیں خارج ہیں ،ان کی دوشمیں ہیں۔ اول: جورسم مصحف کے مخالف ہو۔اوراس میں شک نہیں کہ نمازیا بیرون نمازاس کی قراءت (پڑھنا) جائز نہیں۔

کرنے والے لوگ پہلے بہت زیادہ ہوا کرتے ۔ مگر جب لوگوں کے اندر بست حوصلگی اور کم ہمتی پیدا

ہوئی تو انھوں نے خطمصحف سے موافقت کرنے والی صرف انھیں قراءتوں پر انحصار کرلیا جن کا حفظ

آسان ہواور جن سے قراءت منضبط ہوجائے۔اس لیے انھوں نے ان قرایر نظر ڈالی جو ثقابت وامانت

میں مشہور ہوں ،قراءت سے وابستگی میں جن کی عمر کالمباحصہ گذرا ہواور جن سے اخذ و تحصیل پراہل علم کا

ا تفاق ہو۔ چناں چہانھوں نے ہرشہر کے ایک ایک امام قراءت کا انتخاب کرلیا لیکن اس کے باوجود

انھوں نے ان قراءتوں کوفٹل وروایت کرنا تر کنہیں کردیا جنھیں ان سات قرا کے علاوہ دیگرائمہ قراءت

تمام قراءتوں میںسند کےاعتبار سے صحیح تر نافع وعاصم کی قرا ءتاور قصیح تر ابوعمرو اور کسائی

نے اختیار کیا تھااور نہ ہی ان کی قراءت ترک کی جیسے یعقوب،ابوجعفر،اورشیبہ وغیرہم کی قراءتیں۔

دوم: جورسم مصحف کی مخالف تو نہ ہومگر اس کی قراءت مشہور نہ ہو بلکہ وہ کسی غریب نا قابل اعتماد طریق سے وار د ہو۔اس کی قراء ت کاممنوع ہونا بھی ظاہر ہے۔

آیک اورتشم وہ ہے جس کی قراءت جدید وقدیم اٹمۂ قراءت کے نز دیک مشہور ہونظر برآں کوئی وجہ نہیں کہ ہم اس کی قراءت کوممنوع قرار دیں۔ قراءت یعقوب وغیرہ اسی قبیل ہے ہے۔

تنبيه چہارم

مجھی قراءتوں کے ختلاف سے احکام میں بھی اختلاف بیدا ہوتا ہے۔ اس لیے فقہا کے نزدیک ملموس (جے مس کیا گیاہو) کا وضوٹو ٹے یانہ ٹوٹے کا مبنیٰ "لَمَسُتُمُ" اور" لَامَسُتُمُ "میں قراءت کا اختلاف ہے۔ اور ماہواری بند ہونے کے بعد خسل سے پہلے عورت سے جماع کے جوازیا عدم جواز کا مبنیٰ "یطھرن" کی قراءت کا ختلاف ہے۔ (ایک قراءت میں "یکھورُنَ "بے تشدید ہے۔ اس کا معنیٰ مبنیٰ "یطھرن" کی قراءت کا ختلاف ہے۔ (ایک قراءت میں "یکھورٹ سے قربت کا جواز ہونا دیا کہ ہوجا تیں "وجا تیں "۔ خون منقطع ہونے سے عورت پاک ہوجاتی ہے تو اس سے قربت کا جواز ہونا

چاہے۔ دوسری قراءت "یَطَّهَرُنَ" طاور ہ کی تشدید کے ساتھ ہے۔ اس کا معنیٰ "خوب خوب پاک ہوجائیں"۔ اس کا نقاضا یہ ہے کہ خسل بھی کرلیں تب قربت حلال ہو۔ اسی طرح "لمس" کا معنیٰ "حجونا" اور "ملا مسة "کا معنیٰ "جماع"۔ اول "لَمَسُتُهُ النِسَاءَ" کا تقاضا یہ ہوگا کہ عورت کو جھونا بھی ناقض وضو ہو۔ دوم "لاَ مَسُتُهُ النِسَاءَ" کا تقاضا یہ ہوگا کہ جماع ، ناقض وضو ہو۔ صرف جھونا ناقض وضو ہو۔ دوم "لاَ مَسُتُهُ النِسَاءَ" کا تقاضا یہ ہوگا کہ جماع ، ناقض وضو ہو۔ صرف جھونا ناقض وضو یہ ہو۔ (دونوں مسلوں میں حنفیہ کا فد ہب اور ان کی دلیل فقہ و اصول کی کتابوں میں دیکھیں۔ ۱۲، مترجم)

تخصيل قرآن كي كيفيت

قرآن کے اکتباب وخصیل کے دوطریقے ہیں:(۱) قراء ت علی الثینے یعنی شیخ کو پڑھ کر سانا۔(۲) شیخ کی زبان سے اس کے الفاظ سننا۔

قراءت علی الثینے پر ہی سلف وخلف کا عمل رہا ہے۔اور ساع من لفظ الثینے کا بھی یہاں قول کیا جا سکا ہے۔ کیوں کہ صحابۂ کرام نے قرآن کی تخصیل نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے اسی طرح کی تھی۔ لیکن چوں کہ کسی قاری نے اخذ قرآن اس طرح نہیں کیا اس لیے طریقہ بخصیل میں اس قسم کا ممنوع ہونا ظاہر وآشکار ہے۔ کیوں کہ یہاں مقصود کیفیت ادا ہے اور لفظ شنح کو سننے والا ہرانسان اُسی کی طرح ادا پر قادر نہیں ہوسکتا۔ برخلاف حدیث کے کہ اس میں مقصود صرف معنیٰ یا لفظ ہوتا ہے۔ اس میں وہ میٹیں مقصود نہیں ہو تیں جو ادا ہے قرآن میں معتبر ہوتی ہیں۔ رہے صحابۂ کرام تو ان کی فصاحت اور یا کیزہ طبیعتیں اُسی طرح ادا پر اُن کے قادر ہونے کی متقاضی ہیں جس طرح انھوں نے قرآن کو نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے سنا۔ کیوں کہ وہ ان کی زبان میں اترا۔

قراء تعلی الشیخ پرایک دلیل''رسول الله کا ہرسال، ماہ رمضان میں جبریل کے سامنے دور کرنا

<sup>یعن</sup>یاسے زبانی سنانا''ہے۔

بیان کیا گیا ہے کہ شیخ شمس الدین بن الجزری جب قاہرہ آئے اور ان کے پاس خلق خداکی بھیڑ جمع ہوگئی تو سب کی قراءت کے لیے وفت کی گنجائش نہ ہونے کے باعث وہ خود ان کے سامنے ایک ایک آیت پڑھتے بھرلوگ اسے ایک ساتھ دہرائے۔اس طرح انھوں نے صرف اپنی قراءت پر اکتفانہیں فرمایا۔

قراءت علی الشیخ اس صورت میں بھی جائز ہے جب کوئی دوسراشخص بھی شیخ کوقر آن پڑھ کرسنا رہا ہومگراس کے لیے یہ بھی شرط ہے کہ پڑھنے والوں کا حال شیخ سے پوشیدہ نہ رہے۔ شیخ علم الدین سخاوی کے سامنے قرآن کے مختلف مقامات سے دودو تین تین پڑھنے والے ترجمه : زبدة الاتقان في علوم القرآن

ماما

اہم علوم قرآ ن

قراءت کرتے اور وہ ہرایک کو جواب بھی دیتے۔ اسی طرح اگریشنخ کسی دوبر ریکام مثلاً لکھنے اورال کر نے میں مصروف ہوتہ بھے

اسی طرح اگرشنج کسی دوسرے کام مثلاً لکھنے یا مطالعہ کرنے میں مصروف ہوتو بھی قرآن سنے اور سنانے کا کام جاری رہ سکتا ہے۔

رہی بات حفظ سے قراءت کرنے کی تو ظاہریہی ہے کہ بیشر طنہیں ہے۔ بلکہا گرصرف مصحف سے قراءت ہوتو بھی کافی ہے۔

قراءت کی کیفیت

قراءت کی تین کیفیات ہیں(۱) شخقیق (۲) حدر (۳) تدویر

مخت**فیق**: یعنی هرحرف کواس کاحق دینا جیسے: مد کا اشباع، ہمز ہ کی شخفیق ،اتمام حرکات ،اظہارہ <sub>ا</sub>

تشدیدات پراعتماد، حروف کو واضح اور جدا جدا ادا کرنا، ایک حرف کو دوسرے سے سکته، ترتیل اور تفہرال نه کے ذریعیہ متاز کرنا اور جائز وقفوں کی رعایت کرنا کہ نہ تو قصر یعنی خلاف مدہو، نہ اختلاس یعنی خلاف اشباع ہو، نہ کسی حرف متحرک کا اسکان یا ادغام ہو۔ اور پیکمال، زبانی مشق اور الفاظ کو تیجے اور درست اللهٔ کرنے سے حاصل ہوتا ہے۔

علم قراءت کے متعلموں کے لیے اس کی پابندی متحب ہے۔ گراس میں صدافراط تک تجاوز نہ کریں کہ حرکات سے حروف پیدا کردیں ،ایک'ر" کوئی'ر" بنادیں ،ساکن حروف کو متحرک کردیں اور غنول میں مبالغہ کر کے گئی نوں کی آواز پیدا کردیں جیسا کہ امام جمزہ نے ایک شخص کو اس میں مبالغہ کرتے ہوئے ساتو فرمایا: کیا تصیں معلوم نہیں کہ بیاض کی صد سے بڑھے تو" بَرَ ص" ہوجا تا ہے اور گھنگھریا لے بن سے بڑھے تو "قَطَطُ" ہوجا تا ہے۔ اور جو صد قراءت سے زیادہ ہووہ قراءت نہیں۔ گھنگھریا لے بن سے بڑھے تو "قطط" ہوجا تا ہے۔ اور جو صد قراءت سے زیادہ ہووہ قراءت نہیں۔ (بالوں میں "جُعُودَہ" یعنی گھنگھریا لا ہونا تو حسن ہے گر قطط لیمنی بہت سکڑا ہوا ہونا عیب ہے۔ ۱۲، مترجم)

مدر: (حاکے فتے اور دال کے سکون کے ساتھ) یعنی سبک روی اور تیز رفتاری سے قراءت کرنا، اور الیی شخفیف کرنا جوروایت کی روسے ثابت وصحیح ہو۔ جیسے قصر ، سکین ، اختلاس ، بدل ، ادغام کیر، شخفیف ہمزہ وغیرہ۔ ساتھ ہی تصحیح اعراب والفاظ کی رعایت کرنا، حروف کو قرار اور جماؤ کے ساتھ ادا کرنا۔ اس طرح کہ حروف مدکو پورا اداکر نے سے پہلے ہی نہ کاٹ دیا جائے ، نہ اکثر حرکتوں کا اختلاس ہو، نہ عُنَّہ کی آ واز زائل ہواور نہ اس حد تک تفریط و کمی ہوکہ اس کے باعث قراءت ، شیحے ودرست نہ رہ جائے۔ مندوق قراءت ، حدوق قراءت ، حدوق قراءت ، حدوق قراءت کے معالی کے باعث قراءت ، کے کہ والت کو اختیار کرنا۔

یمی ان اکثر ائمہ سے منقول ہے جنھوں نے منفصل کا مد کیااور اس میں اشباع نہیں کیا۔ادر

یمی باقی قرا کا مذہب اورا کثر اہل ادا کے نز دیک مختار و پسندیدہ ہے۔

ہی ہی جو بدقر آن ایک اہم امر ہے۔ای لیے اس پر ایک بہت بڑی جماعت علما نے مستقل تصنیفی کام کیا ہے۔ جیسے امام دانی وغیرہ۔

مصرت عبدالله بن مسعود سے بسند مروی ہے کہ آپ نے فر مایا: "جَوِّدُوا الْقُرُانَ" " قرآن، تحرید کے ساتھ پڑھؤ'۔

قرانے کہا: تجوید ،قراءت کازیور ہے۔

تنجوید: حروف کوان کے حقوق دینا ،ان کی ترتیب کی رعایت کرنا۔ حرف کواس کے مخرج اوراس کی اصل کی طرف پھیرنا ،حرف کواس کی کامل ہیئت کے ساتھ نرمی سے زبان پراس طرح لانا کہ نہ حدسے کسی طرح کا تجاوز ہو، نہ کوئی تکلف ہو، نہ کوئی افراط ہوا درنہ کوئی تصنع ہو۔

حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے رایا: "مَنُ أَحَبُ أَنُ بِعُورًا اللّٰهُ عَلَیٰ قِرَاءً وَ ابْنِ أُمِّ عَبُدٍ" "جوبہ پسند کرے کہ قرآن اُسی طرح ترو اللّٰهُ کارہ پڑھے جس طرح وہ نازل ہوا تو وہ ابن ام عبد یعنی عبد الله بن مسعود کی قراءت کے مطابق پڑھے "۔ بلا شبہہ حضرت عبد الله بن مسعود رضی الله تعالیٰ عنہ کو تجوید قرآن سے حظو وافر عطا ہوا تھا۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ امت جس طرح معانی قرآن کو بجھنے اور اس کے احکام وصدود کو قائم کرنے کی مکلّف ہے اِسی طرح وہ اس بات کی بھی مکلّف ہے کہ قرآن کے الفاظ وحروف کو ٹھیک ٹھیک اسی صفت پرادا کرے جوائمہ قراءت سے ماخوذ ہے اور جس کا سلسلہ نبی کریم صلی الله تعالیٰ علیہ وسلم تک مصل ہے۔ اسی لیے قراءت بلا تجوید کو علمانے کئن وخطا قرار دیا ہے۔

# قراءتوں کوالگ الگ اور یکجا اخذ کرنے کی کیفیت

پانچے سوسال تک سکف کاطریقہ بیتھا کہ وہ ہرایک ختم قرآن کو صرف ایک روایت کے ساتھ افذکرتے ۔ اورکسی بھی روایت کو دوسری روایتوں کے ساتھ جمع نہ کرتے ۔ پھرایک بار کے ختم میں ہی قراءتوں کو جمع کرنے کا طریقہ ظہور پذیر ہوااور اسی پرسب کا با قاعدہ کمل بھی ہوگیا۔لیکن سلف اُسی شخص کو اس کی اجازت ویتے تھے جو قراءتوں کو الگ الگ حاصل کرے،ان کے طرق کا اسے بخوبی علم ہو۔اوراس نے ہرقاری کے ختم کو الگ الگ پڑھا ہو۔ بلکہ اگر کسی شنخ کی چندروایتیں ہوں تو وہ ہرراوی کا ایک ختم پڑھا تے ، پھراس کے لئے جمع قراءت کراتے۔

پھر کچھ لوگوں نے سہولت وآ سانی کے پیش نظراس بات کی اجا زت دے دی کہ طالب علم امام نافع اورامام حمز ہ کے علاوہ قرا سے سبعہ میں سے ہر قاری کی قراءت کوایک ختم میں جمع کر کے پڑھ

المم علوم قرآن ترجمه: زبدة الاتقان في علوم القرآن

سکتا ہے۔ پھر قراءت امام نافع کے لیے بیلوگ قالون ، پھر ورش ، پھر قراءت امام حمزہ کے لئے خَلف ا پھر خَلاَ د ، ہرایک کے ایک ایک ختم کی تخصیل کراتے ۔ اس کے بعد ہی کسی کو جمع کی اجازت دی جاتی ۔ ا ہاں جب کسی ایسے تخص کود کیھتے جس نے کسی شیخ معتبر کوانفر ادی اور اجتماعی طور پر قراء تیں پڑھ کر سنادی ا بیں اور شیخ کی جانب سے اسے اجازت بھی مل گئی ہے اور وہ اہل بھی ہوگیا ہے اور اب وہ ایک ختم میں ا تمام قراء تیں جمع کرنا چاہتا ہے تو وہ اس پر إفراد کو لازم نہیں قرار دیتے تھے۔ کیوں کہ انھیں معلوم ہوتا کہ وہ حدمعرفت ومہارت اور درجہ کمال تک رسائی حاصل کر چکا ہے۔ پھر جمع کی بابت ان کے دو فد اہب ہیں :

(۱) جمع بالحروف: یعنی قراءت شروع کر کے جب ایسے کلمہ سے گذر ہے جس میں کوئی اختلاف ہوتو تنہا اس کلمے کا اعادہ کر کے ان تمام اختلا فات کا استیعاب کر بے جو اس کلمہ میں پائے جا ئیں۔ پھراگر وقف مناسب ہوتو اس پر وقف کر بے۔ ورنہ کسی دوسری وجہ سے اس کا وصل کر بے بہال تک کہ وقف تک بہنچ جائے۔ لیکن اگر اختلاف ، مثلاً مدّ منفصل ، دوکلموں سے متعلق ہوتو دوسر بے کلمہ پر وقف کر کے خلاف کا استیعاب کر ہے۔ پھر اس کے مابعد کی طرف منتقل ہو۔ یہ مذہب ،قراب مصرکا ہے۔

(۲) جمع بالوقف اليمنى جس قارى كواس نے مقدم كيا ہے اُس كى قراءت سے ابتدا كركے وقف تك پہنچ، پھراس كے بعد وقف تك پہنچ، پھراس كے بعد كے قارى كى طرف مراجعت كركے اسى وقف تك پہنچ، پھراس كے بعد كے قارى كى طرف عود كركے اسى وقف تك پہنچ اور اليا ہى كرتا جائے يہاں تك كہتمام قراء توں ہے ، فارغ ہوجائے ۔ يہ قراب شام كا مذہب ہے۔ اس مذہب ميں پہلے مذہب كے مقابلے ميں زيادہ استحضارا ورزيا دہ طویل زمانہ در كار ہوتا ہے۔ اس ليے اس كا مقام پہلے ہے بہتر ہے۔

ابوالحسن علی بن عمر قبحاطی (م۲۳سے) نے اپنے قصید کے اور اس کی شرح میں جامع قراءات کے لیے سات شرطیں ذکر کی ہیں جن کا حاصل ان یانچ شرطوں میں آ جاتا ہے۔

(۱) حسنِ وقف (۲)حسن ابتدا (۳)حسن ادا (۴)عدم تر کیب

لہذا جب ایک قاری کی قراءت شروع کرے تو دوسرے کی قراءت کی طرف اسی وقت منتقل ہو جب پہلے کی قراءت مکمل کرلے۔

(۵) قراءت میں ترتیب کی رعایت اوراُسی قراءت سے ابتدا کرنے کالحاظ جس ہے موَلفین نے اپنی کتابوں میں ابتدا کی ہے۔لہذا ابن کثیر سے پہلے نافع کی قراءت اور ورش سے پہلے قالون کی قراءت سے ابتدا کرے۔ امام ابن جزری نے کہا بھیجے یہ ہے کہ بیشر طنہیں بلکہ مستحب ہے۔

عالت اخذ و تخصیل میں قراءت کی مقدار کیا ہو؟اس بارے میں صَدْ راول کے قرا کا حال بیتھا کہ وہ دس آیتوں سے زیادہ قراءت نہ کراتے خواہ کوئی بھی ہو لیکن بعد کے قرانے مخصیل قراءت کرنے والے کی قوت وصلاحیت کے لحاظ ہے فرق کرنے کومناسب سمجھا۔

#### فائده

ابن خیر نے اس پراجاع کا دعویٰ کیا کہ سی کو نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی کوئی حدیث قل کرناروانہیں جب تک وہ کسی شنخ ہے اس حدیث کا راوی نہ ہویا کم از کم اتنا ہی ہو کہ شنخ نے اسے اپنی حدیث روایت کرنے کی اجازت ہی دے دی ہو۔اس کے پیش نظر بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا قرآن کا حکم بھی ایسا ہی ہوگا کہ کسی کے لیے کوئی آیت نقل کرنایا اس کی قراءت کرناروانہ ہو جب تک کسی شنخ کووہ آیت پڑھ کرسنانہ دے؟

امام سیوطی نے فرمایا: میں نے اس بارے میں کسی سے کوئی تھم منقول نہ پایا۔ قرآن کے لئے مذکورہ بالا شرط رکھنے کی بھی ایک وجہ ہوسکتی ہے اور نہ رکھنے کی بھی ایک وجہ ہوسکتی ہے۔ شرط رکھنا اس لحاظ سے کہ الفاظ قرآن کی ادائیگی میں الفاظ حدیث کی ادائیگی سے زیادہ سخت احتیاط ہے۔ اور شرط نہ رکھنا اس لحاظ سے کہ حدیث میں غیر حدیث کوشامل کرنے یا نبی اس لحاظ سے کہ حدیث میں غیر حدیث کوشامل کرنے یا نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی طرف غلط طور پر کوئی کلام منسوب کرنے کا اندیشہ ہے۔ اور قرآن کے بارے میں ایس کے سیھنے سکھانے کا بارے میں میں آسانی رکھی گئی ہے۔ اس لیے قرآن کے لیے شرط مذکور نہ ہونا یہی صورت ظاہر وواضح ہے۔

دوسرافا ئده

علم قراءت پڑھانے اوراس کا فائدہ دوسروں تک پہنچانے کے جواز میں شیخ کی اجازت شرط نہیں بلکہ جسے ذاتی طور پراپنی اہلیت وقابلیت کاعلم ویقین ہواس کے لیے ایسا کرنا جائز ہے۔اگر چہسی شیخ نے اسے اجازت نہ دی ہو۔ اِسی طریقے پرسلف اولین اور آغاز اسلام کے زمانے کے لوگ گام زن شیخ نے اسے اجازت نہ دی ہو۔ اِسی طریقے پرسلف اولین اور آغاز اسلام کے زمانے کے لوگ گام زن شیخ ۔ برخلاف ان جے۔ یہی بات ہرعلم میں اور قراءت کی تعلیم دینے اور فتوی صادر کرنے میں بھی ہے۔ برخلاف ان جاہلوں کے جواجازت شیخ کے شرط ہونے کا وہم کر بیٹھے۔

لوگوں نے اجازت شیخ کا دستوراس کیے قائم کیا کہ کسی شخص کی اہلیت سے عالبًا وہ مبتدی طلبہ اوران جیسے دوسر بے لوگ واقف نہیں ہوتے جواس سے اخذ و خصیل کرنا چاہتے ہیں۔ کیوں کہ وہ اس کی

اجم علوم قر آ ن

آہلیت کا پتہ لگانے سے قاصر ہوتے ہیں۔ جب کہ اخذ سے پہلے اہلیت کی تحقیق اور چھان بین شرط ہے۔نظر برآں شیخ کی اجازت گویا مُجاز کے اہل ہونے کی شہادت ہے۔

## قراءت قرآن زیادہ کرنے کااستخباب

قرآن کی قراءت و تلاوت میں زیادتی مستحب ہے۔اللہ تعالیٰ نے اس کے خوگر مسلمان کی مدح و ثنا کرتے ہوئے فرمایا: "یَتُلُونَ ایْتِ اللّٰهِ انَاءَ الَّیْلِ" (ال عمران/۱۱۳)" وہ رات کی ساعتوں میں اللہ کی آیتیں پڑھتے ہیں۔"

صحیحین میں صدیث ابن عمر ہے: "لَا حَسَدَ إِلَّا فِی اثْنَتَیُنِ: رَجُلَّا اَنَاهُ اللَّهُ الْقُرُانَ فَهُوَ یَقُومُ بِهِ انَاءَ اللَّیُلِ وَانَاءَ النَهَارِ" "اگر حسد کرنا جائز ہوتا تو صرف دو شخصوں پر جائز ہوتا۔ ایک وہ جسے اللہ نے قرآن سے نواز ااس کیے وہ روز وشب کی ساعتوں میں اسے پڑھتار ہتا ہے۔"

ترمذى في يه حديث ابن مسعود ، روايت كى: "مَنُ قَرَأَ حَرُفاً مِّنُ كِتَابِ اللهِ فَلَهُ بِهِ حَسَنَةٌ ، وَالْحَسَنَةُ بِعَشِرِ اَمُثَالِهَا" "جو كتاب اللهى كاايك حرف پڑھتا ہے أسے اس كے عوض ايك نيكى ملتى ہے۔ اور ايك نيكى كا ثواب اس كادس مثل (اس كادس گنا) ہوتا ہے۔''

ترفدی نے ہی حضور نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے حدیث ابی سعید خدری روایت کیا:

"یقُولُ الرَّبُ سُبُحَا نَهُ وَتَعَالیٰ مَنُ شَغَلَهُ الْقُرانُ وَ ذِکْرِیُ عَنُ مَسْئَلَتِی أَعُطَیٰتُهُ اَفُضَلَ مَا اللهِ عَلَیٰ سَائِرِ الْکَلامِ کَفَضُلِ اللهِ عَلَیٰ سَائِرِ خَلُقِهِ" "رب الْعُطِی السَّا ئِلِیُنَ، وَفضُلُ کَلامِ اللهِ عَلَیٰ سَائِرِ خَلُقِهِ" "رب الله علیٰ الله علیٰ سَائِرِ خَلُقِهِ" "رب الله و برتر فرما تا ہے: جوقر آن اور میرے ذکر میں مشغولیت کے باعث مجھے سے سوال نہ کر پائے اس کو اس سے افضل و بہتر عطا کروں گاجو دست سوال دراز کرنے والوں کو عطا کرتا ہوں اور کلام اللی کی فضیلت و برتری ہوں گلاموں پر اسی طرح ہے جسے اللہ کواس کی تمام مخلوق پر برتری ہے۔"

مسلم نے حدیث ابو امامہ روایت کی: "اِقُرَءُوا الْقُرُانَ فَاِنَّهُ یَاتِی یَوُمَ الْقِیامَةِ شَفِیعاً لِاصْحَاب،" "قرآن پڑھا کروکیوں کہ وہ قیامت کے دن اپنے اصحاب کا سفارشی بن کرآئے گا۔"

بيه قى نے يەحديث الس بھى تخرتى كى: "نَوِّرُوامَنَازِلَكُمُ بِالصَّلَوٰةِ وَ تِلَاوَةِ الْقُرانِ" "اپ گھروں كونماز اور تلاوت قرآن سے روش و تاباں كرو۔ "

يهى امام بيهه قى ،نعمان بن بشير كى بير حديث روايت كرتے بيں : "أفُضَل عِبَادَةِ أُمَّتِي قِرَاءَ ةُ الْفُرانِ " "ميرى امت كى سب سے زيادہ فضيلت والى عبادت، تلاوت قرآن ہے۔ "

انهی نے اِس حدیث سمرہ بن جندب کی بھی تخ تنج کی: "کُلُّ مُوْ دِبِ یُجِبُ أَنُ تُو تَیٰ مَا دُبَةُ اللهِ الْقُرُانُ فَلَا تَهُ جُرُوهُ" "ہروعوت دینے والا پبند کرتا ہے کہ لوگ اس کے خوانِ ضیافت پر حاضر ہوں اور خدا کا خوانِ ضیافت قرآن ہے اس لیے اسے نہ چھوڑو۔"

## مقدار قراءت میں سلف کی عادتیں

مقدار قراءت میں سلف کی عادتیں مختلف تھیں۔ چناں چہ بعض کے بارے میں منقول ہے کہ وہ ایک دن اور رات میں تین بار ، بعض دو بار اور بعض ایک بار ختم قرآن کرتے۔اس سلسلے میں اور بھی اقوال کتابوں میں مذکور ہیں۔

حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہانے اس کی فدمت فر مائی ۔ ابنِ ابی داؤد نے مسلم بن مخراق سے تخر تئے کی ۔ انھوں نے کہا میں نے حضرت عائشہ سے کہا کہ پچھلوگ ایک رات میں دو تین بار پورا قرآن پڑھتے ہیں ۔ اس پر حضرت عائشہ نے فر مایا: انھوں نے پڑھا اور حقیقت میں نہیں پڑھا ۔ لیکن میرا حال بیتھا کہ میں چود ہویں رات میں رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے ساتھ کھڑی ہوتی تو آپ بقرہ ، آل عمران اور نساء کی تلاوت فر ماتے ۔ دوران تلاوت جب سی بھی ایسی آیت سے گذرتے جس میں خوشی ہوتی تو دعا فر ماتے اور اس کا شوق ظاہر فر ماتے اور جب ایسی آیت سے گذرتے جس میں کمی چیز سے ڈرایا گیا ہوتو بھی دعا فر ماتے اور اس سے اللہ کی پناہ مائگتے۔

ان کے بعد وہ لوگ ہیں جو دوراتوں میں ختم قرآن کرتے اوران کے بعد وہ ہیں جو تین راتوں میں ختم کرتے۔اور بیاحصا ہے۔

علما کی کئی جماعتوں نے اِس سے کم وقت میں ختم قر آن کو مکر وہ قر ار دیا ہے۔ کیوں کہ ابوداؤد اور بافادہ تھی جماعتوں نے اِس سے کم میں اور بافادہ تھی جم نے حضرت عبداللہ بن عمر کی بیر صدیثِ مرفوع روایت کی'' جو تین را توں سے کم میں قر آن سے محروم رہے گا''۔

ابن ابی دا وُر اور سعید بن منصور نے حضرت ابن مسعود سے موقو فا روایت کی ،انھوں نے کہا:''پوراقر آن تین راتوں ہے کم میں مت پڑھو''۔

امام احمداور ابوعبید نے حضرت سعید بن منذر سے روایت کی ، وہ کہتے ہیں میں نے عرض کی: یارسول اللہ! بپر اقر آن تین راتوں میں پڑھوں؟ فر مایا: ہاں اگرتم سے ہو سکے تو پڑھو۔ (حضرت سعید بن منذر سے صرف یہی ایک حدیث مروی ہے )

اِن کے بعد وہ لوگ ہیں جنھوں نے جار، پھر جنھوں نے پانچ ، پھر جنھوں نے چھ، پھر جنھوں نے چھ، پھر جنھوں نے سات راتوں میں ختم قرآن کیا۔ یہی آخری معمول ، راہ اعتدال اور طریقۂ خوب ترہے۔اوراسی پر زیادہ ترصحابہ کرام وغیر ہم قائم تھے۔

0.

شیخین نے حضرت عبداللہ بن عمروسے تخ تابج کی۔انھوں نے کہا: مجھ سے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا: قرآن ایک مہینہ میں پڑھ۔ میں نے کہا میں اپنے اندراس سے کم مدت میں پڑھنے کی قدرت رکھتا ہوں۔فرمایا: دس دن میں پڑھ۔ میں نے پھرعرض کی۔ میں اس سے بھی کم مدت میں پڑھ سکتا ہوں۔فرمایا: سات دنوں میں پڑھ اور اس پراضا فہ مت کر یعنی سات دنوں سے کم میں مت پڑھ۔

ابوعبید وغیرہ نے بطریق واسع بن حبان ،حضرت قیس بن ابی صعصہ سے روایت کی انھوں نے کہا: یارسول اللہ! میں قرآن کتنی مدت میں ختم کروں؟ فرمایا: پندرہ دن میں میں نے عرض کی : میں اس سے زیادہ کی قوت رکھتا ہوں فرمایا: ایک جمعہ (ایک ہفتہ) میں ختم کرو۔

ان کے بعد وہ لوگ ہیں جنھوں نے آٹھ راتوں میں، پھر وہ لوگ ہیں جنھوں نے دس راتوں میں، پھر وہ لوگ ہیں جنھوں نے دس راتوں میں، پھر وہ لوگ ہیں جنھوں نے ایک مہینے میں، پھر وہ ہیں جنھوں نے دومہینوں میں ختم قرآن کیا۔
ابن ابی داؤد نے مکحول سے روایت کی انھوں نے کہا: اصحاب رسول صلی اللہ تغالی علیہ وسلم میں قدرت رکھنے والے لوگ سات راتوں میں، بعض ایک مہینے میں، بعض دومہینوں میں اور بعض اس سے بھی زیادہ مدت میں پوراقرآن پڑھتے۔

فقیہ ابواللیث نے بستان میں فر مایا: قر آن پڑھنے والے کوسال میں دوبارختم کرنا جا ہیے۔اگر اس سے زیادہ کی قدرت نہ ہو۔

امام حسن بن زیاد نے امام ابوحنیفہ سے روایت کی کہ امام نے فر مایا: جو ہر سال دو بار قرآن پڑھ لے اس نے اس کاحق ادا کر دیا۔ بیاس لیے کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اِس دارِ فانی سے کوچ کرنے کے سال دوبار حضرت جبریل کو زبانی قرآن سنایا تھا۔

امام نووی نے اذکار میں فرمایا مختاریہ ہے کہ بیاشخاص کے اعتبار سے مختلف ہوگا۔اس لیے جس کے ذہن میں فکر دقیق سے لطائف ومعانی قرآن منکشف ہوں وہ اتنی ہی مقدار کی تلاوت پراکتفا کرے جس سے پڑھی ہوئی مقدار کا فہم کامل اسے میسر آجائے۔اس طرح جوشخص اشاعت علم یا فیصلہ نزاعات یا اہم دینی خدمات اور رفاہِ عام کے کاموں میں مصروف رہتا ہووہ اتنی ہی مقدار کی

تلاوت کر ہے جس ہے اس کی مصروفیت کے کاموں میں نہ کوئی خلل واقع ہواور نہ پور سے طور پر انجام دی سے وہ کا ممحروم رہ جائیں۔ ہاں اگر وہ ان مذکورہ اشخاص کے زمرے میں شامل نہ ہوتو مقد ور بھر تلاوت کی کثر ت کر سکتا ہے۔ مگر اس میں بیشرط ہے کہ زیادتی تلاوت اس حد تک نہ ہو کہ اس سے دل برداشتگی اور اکتاب بیدا ہو جائے یا اتنی تیزرفتاری سے تلاوت ہو کہ معانی قرآن میں تد بُرکی نعمت سے محروم رہ جائے۔

تلاوت قرآن کے آ داب

تِلا وتِقرآن کے لئے باوضوہونامستحب ہے۔اس لیے کہ قرآن تمام ذکروں میں سب سے افضل ذکر ہے۔ اور حدیث شریف میں ثابت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بے طہارت، ذکرِ اللہی کونا پہند فرماتے تھے۔

تلاوت،صاف تقری جگہ مسنون ہے اور سب سے اچھی جگہ مسجد ہے۔ کچھ علمانے عسل خانے اور راستے میں تلاوت کرنے کو مکروہ قرار دیا ہے۔ مرتب سرتب نہ تنہ کے سبتہ سرت میں میں نہ تنہ کے سبتہ میں میں نہ تنہ کے سبتہ میں میں نہ تنہ کے سبتہ میں میں نہ

مستحب ہے کہ قبلہ رخ ہسکون ووقار کے ساتھ ،خاکساری وفروتنی کرتے ہوئے سر جھکا کر

بيطي

۔ مسنون ہے کہ قرآن کی تعظیم اور منہ کو پاک صاف کرنے کے مقصد سے مسواک کرلے۔ ابنِ ملجہ نے حضرت علی سے موقو فاً اور بڑ ار نے انھیں سے بسندِ جیّد مرفوعاً روایت کی ''تمھارے منہ قرآن کے راستے ہیں۔ اِس لئے انھیں مسواک سے صاف کرلیا کرؤ'۔

قراءت سے پہلے "أعوذ بالله من الشيطن الرجيم "كهدلينامستحب بـالله تغالى فرماتا ہے۔"فَاِذَا قَرَأَتَ الْقُرانَ فَاسُتَعِذُ بِاللهِ مِن الشَّيُطنِ الرَّجِيمِ" (النحل/٩٨) "جب تو قرآن يرُّ صنى كااراده كرينوشيطان لعين سے الله كى پناه طلب كر۔"

امام نووى نے فرمایا: تعوُّ ذكا پسند بده صیغه "أعوذ بالله من الشیطن الرجیم" ہے۔ سلف كى ایک جماعت اس كے ساتھ "السمیع العلیم" كا اضافه كركے إسے اس طرح پڑھتی تھى۔"أعُودُ بِاللَّهِ السَّمِيُعِ الْعَلِيمِ مِنَ الشَّيُطن الرَّجِيمِ"۔

جمید بن قیس سے ''أَعُودُ باللَّهِ القَادِرِمِنَ الشيطَنِ الغَادِرِ" مروی ہے۔'' میں عہد شکن اور وعدہ خلاف شیطان سے قدرت والے اللہ کی پناہ طلب کرتا ہوں۔''

ابوالسَّمَّال ع "أَعُوذُ بِاللَّهِ القَوِيِّ مِنَ الشيطْنِ الغَوِيِّ" مروى مردي مر ممر اهشيطان

اہم علوم قرآن سے قوت و تو انائی والے اللّٰہ کی پناہ ما نگتا ہور

ايك جماعت سے "أعوذ بالله العَظِيم مِنَ الشيطنِ الرَّحِيمِ" مروى م- "مين شيطان لعین سے بڑی عظمت والےرب کی پناہ طلب کرتا ہوں <u>۔</u>''

كِهُ اورلوگول سے "أعوذ با لله من الشيطن الرجيم إنَّ اللَّهَ هُوَ السَّمينُعُ الْعَلِيمِ" مروی ہے۔''میں دھتکارے ہوئے شیطان سے اللّٰہ کی پناہ مانگتا ہوں ۔ بیشک اللّٰہ ہی بڑا سننے والا اور بےانتہاعلم والاہے''

اِن کےعلاوہ کچھاورالفاظ بھی مروی ہیں۔

حلوانی نے اپنی جامع میں کہا: تعوذ کی کوئی حداوراس کا کوئی منتہیٰ نہیں ہے۔اس لیے جو جا ہے زیادتی کرےاور جوجاہے کمی کرے۔

سورہ براء ت کے علاوہ ہرسورہ کے شروع میں ہمیشہ بسم الله الرحمٰن الرحیم یڑھے۔اس لیے کہا کثر علما کے نز دیک ہے ہم اللہ قر آن کی ایک آیت ہے۔اس لیےاسے چھوڑنے کی صورت میں اکثریت کے نزدیکے ختم قرآن میں ایک آیت کا تارک ہوجائے گا۔

اگر درمیان سورہ سے پڑھے تو بھی حضرت امام شافعی رحمہ اللّٰہ تعالیٰ کی تضریح کی رو سے اس کے لیے بھم اللّٰہ پڑھنامستحب ہے۔

تلاوت قرآن میں ترتیل مسنون ہے۔اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے۔"وَرَتِّل الْقُرانَ تَرُينُلاً"(المزمل/٤) "قرآن كوخوب رتيل كے ساتھ يرهو-"

ابوداؤد وغیرہ نے حضرت امسلمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا ہے روایت کی کہ انھوں نے نبی اکر م صلی الله تعالیٰ علیه وسلم کی قراءت کا وصف بیان کرتے ہوئے کہا: وہ الیمی قراءت تھی جو ہر ہرحرف کو واضح کردیتی تھی۔

بخاری میں حضرت انس ہے مروی ہے کہان سے رسول الله صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی قراءت كے بارے میں سوال كيا گيا تو انھوں نے كہا:حضوركى قراءت، مدتھى - پھر انھوں نے بسم الله الرحمٰن الرحيم كو الله ،الرحمن اور الرحيم كمد كماته يرها-

صحیحین میں حضرت ابن مسعود سے مروی ہے کہ ایک شخص نے ان سے کہا: میں ایک رکعت میں بوری مُفَصَّل بڑھتا ہوں۔اِس پرآپ نے فرمایا: تو نے تو اشعار کے تیزی کے ساتھ بڑھنے کی طرح قرآن کوبھی پڑھا۔ بلاشبہہ کچھا پیےلوگ بھی ہیں جوقرآن پڑھتے تو ہیں مگروہ ان کی بہنلی کی ہڈیوں سے آ گےنہیں بڑھتا۔حالاں کے قرآن اُسی وقت مفید ہوگا جب وہ دل میں اتر کر اس میں راسخ

200

اور متحکم ہو جائے۔

آجری نے "حملة القرآن" میں حضرت ابن مسعود سے روایت کی۔ انھوں نے کہا جم قرآن کو اِس طرح نہ بھیر وجس طرح ردِّ کی اور گھٹیا تھجوریں بھیری جاتی ہیں اور نہ اسے اتنی تیزی سے پڑھو جیسے اشعار تیزی کے ساتھ پڑھے جاتے ہیں۔ اس کے بجائب کے پاس تھہرو، اس سے دلوں میں حرکت پیدا کرواور تم میں سے کسی کو بھی صرف بی فکر نہ ہو کہ آخر سورہ تک پہنچ جائے۔

آ جری نے ہی حضرت اسب عمر سے مرفوعاً روایت کی: قیامت میں صاحب قرآن سے کہا جائے گا قرآن پڑھاور زینہ 'بہشت کے پایوں پر چڑھاور اسی خوبی وعمد گی کے ساتھ تلاوت کرجیسی دنیا میں کرتا تھا کہ تیرا درجہ اس آخری آیت کے پاس ہے جس کی تو قراءت کرتا تھا۔

شرح مہذب میں ہے: تمام علما اس پر مثفق ہیں کہ قرآن کو حدسے زیادہ تیز پڑھنا مکروہ ہے۔ علمانے یہ بھی فرمایا کہ ترتیل کے ساتھ ایک پارے کی تلاوت اتنی ہی مدت میں دو پاروں کی بے ترتیل تلاوت سے افضل ہے۔ مزید فرماتے ہیں: ترتیل کا استحباب، قرآن میں تدبر کے لیے ہے۔ اس لیے کہ یہ قرآن کی تعظیم وتو قیر سے قریب تراور دل میں زیادہ اثر انگیز ہے۔

# اس میں اختلاف ہے کہ ترتیل اور قلت ِتلاوت افضل ہے

ياسرعت اور كثرت تلاوت؟

ہمارے بعض ائمہ نے کیا اچھی بات ارشاد فرمائی کہ ترتیل والی قراءت کا ثواب قدر ومرتبہ کے لحاظ سے زیادہ جلیل ہے۔اور زیادہ مقدار والی قراءت کا ثواب کمیت اور تعداد کے لحاظ سے زیادہ کثیر ہے۔ کیوں کہ ہرحرف کے بدلے دس نیکیاں ہیں۔

علامہ ذرکشی کی کتاب'' برہان' میں ہے کامل ترتیل ہے ہے کہ اس میں الفاظِ قرآن کی تیم اور اس کے تمام حروف کی واضح طور سے ادا کے ساتھ ایک حرف کا دوسرے حرف میں إدغام نہ ہو لیکن ہے بھی کہا گیا ہے کہ بیتر تیل کا ادنی درجہ ہے ۔ کامل تر درجہ ہے کہ قرآن کو اس کے مُنا ذِل کے مُوافق اس طرح پڑھے کہا گرکسی ایسے لفظ پرآئے جس میں تہدید یعنی وعیدِ عذاب ہوتو اُسے اس طرح زبان سے نکالے جس طرح تہدید کے الفاظ نکالے جاتے ہیں اور اگر عظمت پر دلالت کرنے والے کسی لفظ کو اوا کرے تو اس طرح اداکرے جیسے تعظیم کا انداز ہوتا ہے۔

غور وفکر کے ساتھ سمجھ کرقر آن کی تلاوت مسنون ہے۔ کیول کہ یہی سب سے بڑا مقصوداور سب سے اہم مطلوب ہے۔،اسی سے انشراحِ صدر حاصل ہوتااور تاریک دل روشن ہوتے ہیں۔ارشادِ خداوندی ہے: "کِتُبُ أَنُولُنهُ اِلَیُكَ مُبِرَ لَا لَیُدَبِّرُوُا ایْتِهِ" (ص/ ۲۹) جم نے تمحاری جانب ایک بابرکت کتاب اتاری تاکہ لوگ اس کی آیتوں میں تدبرکریں۔ 'ووسرے مقام پرارشاد ہے: ''أفاَلایتَدَبَّرُونَ الْقُرانَ ''(النساء/۸۲)" توکیاوہ قرآن میں تدبرنہیں کرتے۔''

تدبری صفت ہے کہ تلاوت کرنے والا جولفظ اداکررہا ہے اُس کے معنیٰ کے اندر خور کرنے میں اپنے دل کولگائے۔ تاکہ ہرآیت کے معنیٰ سے آشنا ہو، اوا مرونو اہی میں تا کل کرے اور اس تدبرو تا کل کی قبولیت کا عقیدہ رکھے۔ پھراگر ماضی میں اس کے تعلق سے کوتا ہی اور بے تو جہی ہوئی ہوتو بارگاہ خداوندی میں قبول عذر کی درخواست پیش کرے اور اس فروگذاشت کی معافی کا خواستگار ہو۔ جب قداوندی میں قبول عذر کے تو خوش ہواور سوال کرے، آیت عذاب سے گذر ہے تو سہم جائے اور پناہ طلب کرے، آیت تنزیہ سے گذر ہے تو اللہ کی یا کی وعظمت کا اظہار کرے اور آیت دعاسے گذر ہے قراب کرے۔ آیت عنا بے گذر ہے تو اللہ کی یا کہ عظمت کا اظہار کرے اور آیت دعاسے گذر ہے تو اللہ کرے۔ آیت عامی کا جت طلب کرے۔ آیت دعاسے گذر ہے۔

امام سلم نے حضرت حذیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کی ۔ وہ کہتے ہیں: میں نے ایک رات رسول اللہ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ساتھ نماز پڑھی، حضور نے سور ہُ بقرہ ہڑوئ کی اور پوری پڑھی، پھر آل عمران شروع فر مائی اور پوری پڑھی، پھر سور ہُ نساء شروع کی اور پوری پڑھی۔ حضور اطمینان سے بغیر جلد بازی کے قراءت فر ماتے ۔اس دوران آپ جب کسی ایسی آیت سے گذرتے جس میں تسبیح بوتی تو تو سوال سے گذرتے تو سوال کرتے اور جب آیت تعوذ سے گذرتے تو اللہ کی بناہ مائکتے۔

تدبرقرآن يہ بھی ہے کہ جب قرآن تقاضا کر ہے تواس کی پکار پر لبیک کھے۔ اِسی کی طرف اشارہ کرتے ہو ہے حضور نے ارشادفر مایا: جوسورہ ''وَالتِّینِ والزَّیْتُونِ ''آخرتک پڑھے وہ کھے کیوں نہیں میں اس پر گواہ ہوں۔ اور جو ''لا اُقُسِمُ بِیَوُمِ الْقِیامَةِ '' آخرتک یعنی اُلیُسَ ذٰلِکَ بِقادِرٍ عَلَیٰ اَنْ یُحینی الْمَوْتَیٰ (القیامة / ۶۰) تک پڑھے تو کھے ہاں اللہ مردول کوزندہ کرنے پر قادر ہے۔ اور جو سورہ مرسلات پڑھے ہوئے فَبِاً ی حَدِیْتٍ بَعُدَهٔ یُومِنُونَ (الاعراف/٥٨٥) پر پہنچ تو کھامنا بالله : ''ہم اللہ پرایمان لائے۔' (ابوداؤدور مذی)

امام احد وابوداؤد نے حضرت ابن عباس سے روایت کی کہ نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم جب "سَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ الأعلیٰ" (الأعلیٰ ۱) پڑھتے تو" سُبُحٰنَ رَبِّیَ الأعلیٰ" کہتے۔ جب "سَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ الأعلیٰ" (الأعلیٰ ۱) پڑھتے تو" سُبُحٰنَ رَبِّی الأعلیٰ" کہتے۔ تر ندی وحاکم نے حضرت جابر سے روایت کی انھوں نے کہا: ایک مرتبہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم این اصحاب کے درمیان تشریف لائے اور انھیں سورہ رحمٰن از اول تا آخر پڑھ کر سنائی علیہ وسلم این اصحاب کے درمیان تشریف لائے اور انھیں سورہ رحمٰن از اول تا آخر پڑھ کر سنائی

تووہ خاموش رہے۔ فرمایا: میں نے اسے جنوں کو پڑھ کرسنایا تو انہوں نے تم سے بہتر جواب دیا۔ میں جب بھی اللہ تعالیٰ کے قول "فَبِأَى الَا مِيرَكَمَا تُكَذِّبَانِ " پِرَآتا، وہ کہتے اے ہمارے رب ہم تیری کو کی نعمت نہیں جھٹلاتے ، حمد کاسز اوار تو ہی ہے۔

ابنِ مردویہ، دیلی اور ابن ابی الد نیا نے "دعا" میں اور ان کے علاوہ اور محد ثین نے ایک بہت ضعیف سند سے حضرت جابر سے روایت کی کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے "وَإِذَا سَألَكَ عِبِادِیُ عَنِی فَإِنِی قَرِیب" (البقرہ / ۱۸٦) ختم تک تلاوت فر مائی۔ پھر فر مایا: اے اللہ! تو نے دعا کا حَمَّم دیا اور قبول فر مانے کا ذمہ لیا۔ "لَبَیْكَ اَ لَلٰهُم البَیْكَ لَا شَرِیُكَ لَكَ لَبَیْكَ اِنَّ الْحَمُدَ وَالنَّعْمَةَ وَالنَّعْمَةَ وَالنَّعْمَةَ وَالْمَلُكَ لَا شَرِیُكَ لَكَ لَبَیْكَ اِنَّ الْحَمُدَ وَالنَّعْمَةَ الله وَلَهُ الله وَلَهُ الله الله وَلَهُ وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلَهُ وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلَهُ وَلِهُ الله وَلَهُ وَلَهُ الله وَلَهُ وَلَهُ الله وَلَهُ وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلَمُ الله وَلَا الله وَلَهُ الله وَلَى الله وَلَا الله وَلَهُ الله ولَا الله ولَا الله ولائِقُولُ ولَيْ الله ولائِقُولُ ولَا الله ولي الله ولائِقُ ولَا الله ولي اله ولي الله ولي الله

ابوداؤد وغیرہ نے حضرت واکل بن مُجر سے روایت کی ۔وہ کہتے ہیں: میں نے نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے سنا کہ آپ نے "وَلَا الصَّا لِّیْنَ" پڑھنے کے بعد آمین تیج کرکہا۔

قرآن کا جواب دینے کا یہی مطلب ہے۔

طبرانی نے اسی حدیث کواس لفظ سے روایت کیا کہ حضور نے تین بار آمین کہا۔ اور بیہ قی نے اسی کو لفظ "قَالَ رَبِّ اغْفِرُ لِیُ امِیُن "کے ساتھ روایت کیا۔" حضور نے فرمایا :اے میرے رب مجھے بخش دے۔ آمین۔"

امام نووی نے فرمایا: ایک اوب یہ بھی ہے کہ جب "وَقَالَتِ الْیَهُودُ عُزَیْرُ ابُنُ اللهِ (التوبه/٣٠) اور "وقَالَتِ الْیَهُودُ یَدُ اللهِ مَغُلُولَةٌ "(المائدة /٦٤) جیسی آیات بڑھے تو بہت آواز میں پڑھے۔حضرت امام تخعی کا یہی عمل تھا۔

تلاوت قرآن کے وقت رونااور جے رونانہ آئے اُس کارونے کی صورت بنانااور غم واندوہ اور ختوع وضوع خلام کرنامستحب ہے۔ اللہ تعالی فرماتا ہے: "وَیَاحِدُّوُن کِللاَدْ فَان یَبُکُونَ"

(ألاسراء/١٠٩) "وه تفور يول كے بل گر كرروتے بيں۔"

صحیحین میں حضرت ابنِ مسعود کے نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کو قرآن پڑھ کر سنانے کی جو حدیث وارد ہے اُس میں ہے "فَاذَاعَیْنَاهُ تَذَرِ فَانِ" "دیکھا کہ حضور کی دونوں آنکھیں اشک بار ہیں'۔

بیہ ق کی شعب الا بمان میں حضرت سعد بن مالک رضی اللّٰد تعالیٰ عنہ ہے مرفوعاً مروی ہے: بیشک بیقر آن غم اور شکستہ دلی کے ساتھ اتر ایس لیے جب تم اس کی تلاوت کروتو روؤاورا گررونانہ آئے۔ تورونے کی صورت بناؤ۔

اسی میں عبدالملک بن عمیر کی حدیث مرسَل ہے کہ رسول الله صلی الله تعالی علیہ وسلم نے فرمایا: میں تمہیں ایک سورہ پڑھ کر سنا تا ہوں جواس کی تلاوت ہونے پر روئے گا اس کے لیے جنت ہے۔اوراگر نہ روسکوتو رونے کی صورت بناؤ۔

مندا بی یعلیٰ میں ہے قرآن کوغم کے ساتھ پڑھو۔ کیوں کہ بیٹم لے کرنازل ہوا۔ طبرانی کی روایت ہے :قرآن کوسب سے اچھا پڑھنے والا وہ ہے جو اسے پڑھتے وقت اس کے سبب غم زدہ ہوجائے۔

مہذ بیں ہے گربدلانے کا طریقہ بیہ کی عذاب کی دھمکی ہتخت وعیداور عہد و پیان والی آیدل میں اپنی طرف سے ہونے والی غفلت و والی آیدل میں اپنی طرف سے ہونے والی غفلت و کوتا ہی میں غور کر ہے۔ اگر اب بھی اسے غم واندوہ اور گربید و بکا کی کیفیت طاری نہ ہوتو اس کیفیت کے پیدانہ ہونے پرروئے کیوں کہ یہ بھی ایک مصیبت ہی ہے۔

تلاوت میں آواز عمرہ بنانا سنوارنا مسنون ہے۔ ابن حبان وغیرہ کی حدیث ہے: "زَیّنُوُا القرانِ بِاَصُوَاتِکُمُ" قرآن کو اپنی آوازوں سے آراستہ کرو' دارُمی کے الفاظ یوں ہیں "حسّنُواالْقُرانَ بِأَصُوَاتِکُمُ فَاِنَّ الصَّوُتَ الْحَسَنَ يَزِيُدُ الْقُرانَ حُسُنًا" "قرآن کوخوش آوازی کے ساتھ پڑھو۔اس لیے کہ خوش آوازی قرآن کے سن وجمال میں اضافہ کردیت ہے'۔ بزاروغیرہ نے روایت کی: "انچھی آواز قرآن کی زینت ہے۔'

ا حادیث مذکورہ کےعلاوہ اس باب میں اور بہت ی صحیح ا حادیث وارد ہیں۔

اگرکوئی خوش الحان نہ ہوتو جہاں تک ہو سکے آ وازا جھی بنائے لیکن اس حد تک نہیں کہ سکھنچ تان اور گانے کی صورت پیدا ہوجائے۔ کیوں کہ طبرانی اور بیہق کی حدیث میں آیا ہے''قرآن کو عمل ہوں کی اور حدود شرع سے عربوں کی اور حدود شرع سے عربوں کی اور حدود شرع سے

اہم علوم قرآ ن

تجاوز کرجانے والوں کی آ واز وں سے پر ہیز کرو۔ کیوں کہ جلد ہی کچھا پیےلوگ پیدا ہوں گے جوگانے اور بہانیت کی طرح قرآن کے الفاظ کوخوش گلوئی کے ساتھ بار بارد ہرائیں گے۔ مگروہ ان کے نرخروں سے آگے نہ بڑھے گا۔ان کے دل اور ان کے اس حال کو پیند کرنے والوں کے دل فتنے میں مبتلا ہوں گے۔

امام نووی نے فرمایا: حدیث سیج کے مطابق خوش آواز قاری سے قرآن پڑھنے کی درخواست کرنااوراسے توجہ سے سننامستحب ہے۔

اس میں کوئی مضایقہ نہیں کہ ایک پوری جماعت یک جا ہوکر قراءت کرے اور اگر یوں قراء ت کریں کہ جماعت کے بعض افراد ایک حصہ پڑھیں ، پھر دوسرے افراداس کے بعد کا حصہ پڑھیں تو اس میں بھی حرج نہیں۔

تفخیم کے ساتھ قرآن کی تلاوت ، مستحب ہے۔ حاکم کی حدیث ہے: قرآن تخیم کے ساتھ نازل ہوا ۔ حلیمی نے کہا: اس کا مطلب ہیہ ہے کہ قرآن کو مُر دوں کی طرز پر پڑھے۔ اور عور توں کی طرح آواز جھکا کراور مائل کر کے نہ پڑھے۔ مزید کہا: اس میں إمالہ کی کراہت داخل نہیں جوبعض قرا کا مختار ہے۔ اور یمکن ہے کہ قرآن تخیم کے ساتھ نازل ہوا ہو پھر اس میں جہاں امالہ اچھا ہو وہاں امالے کی رخصت دے دی گئی ہو۔

## بلندآ وازسے تلاوت

کچھا حادیث الیی آئی ہیں جن کا تقاضا یہ ہے کہ تلاوت میں آواز بلند کرنامستحب ہواور دوسری کچھا حادیث کا تقاضا یہ ہے کہ فی اور پست آواز میں قراءت مستحب ہو۔

قَسَم اول سے متعلق صحیحین کی بیر حدیث ہے: 'نمَاأُ ذِنَ اللّٰهُ لِشَیْءِ مَا أَذِنَ لِنَبِیِّ حَسَنِ الصَّوْتِ يَتَعَنَّیٰ بِالْقُرانِ يَجُهَرُ بِهِ "الله تعالی سی چیز پرولی توجُد (توجُدِ قربت و محبت ) نہیں فرما تا بسی سی خوش آواز نبی کی طرف فرما تا ہے جوبا وازبلند خوش آوازی سے قرآن پڑھتا ہو'۔

قتم دوم سے متعلق ابوداؤد، تر مذی اور نسائی کی بیر حدیث ہے۔ 'الجاهِرُ بِالقُرانِ کَالُجَاهِرِ بِالصَّدَقَةِ ، وَالْمُسِرُ بِالْقُرانِ کَالُمُسِرِ بِالصَّدَقَةِ " ' قرآن کو بلندآ واز سے پڑھنے والا ،علانیہ صدقہ دینے والے کی طرح ہے۔ " اور اسے آ ہستہ پڑھنے والا چھپا کرصدقہ دینے والے کی طرح ہے۔ " امام نووی نے کہا: دونوں حدیثوں کے درمیان تطبیق یوں ہوگی کہ جہاں جرسے ریا کا اندیشہ ہویا نمازیوں یا سونے والوں کو اس سے اذیت پنجے تو اخفا بہتر ہے۔ اور اگر بیصور تیں نہ ہوں تو جہر

افضل ہے۔ کیوں کہ اس میں اخفا کی بہ نسبت عمل زیادہ ہے اور اس کا فائدہ سامعین کو پہنچتا ہے، یہ پڑھنے والے کے دل کو بیدار کرتا،اس کی توجہ کوفکر کے لیے یکسو کرتا،اس کے کان کو اس کی طرف پھیرتا، نیند کو دور کرتا اور نشاط وچستی میں اضافہ کرتا ہے۔ اس تطبیق کی دلیل ابوداؤد کی بیر حدیث ہے جو بسند سیح مصرت ابوسعیدرضی اللہ تعالی عنہ سے مروی ہے: رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے ایک بار مسجد میں اعتکاف فر مایا تو وہاں لوگوں کو جہر سے تلاوت کرتے سا۔ اِس پر پردہ ہٹایا اور فر مایا: سنو! تم مسب اینے رب سے مناجات (سرگوثی) کررہے ہو۔ اس لیے تم میں سے کوئی کسی کو ہرگز تکلیف نہ دے اور نہ کوئی قراءت میں اپنی آ واز دوسرے کی آ وزسے بلند کرے۔

بعض علمانے کہا: قراءت کا کچھ تصبہ جہرہے اور کچھ تصد اخفاہے ہونامستحب ہے۔ کیوں کہ آ ہستہ پڑھنے والا بھی اکتاب کی وجہ سے جہر سے انس اور سکون پاتا ہے اور جہر سے پڑھنے والا بھی تھک کر اخفاہے راحت یا تا ہے۔

## مصحف میں دیکھ کریڑھنا

مصحف میں پڑھنا ، زبانی پڑھنے سے افضل ہے۔ اس لیے کہ مصحف میں ویکھنا بھی ایک عبادت مطلوبہ ہے۔ نووی نے کہا: یہی ہمارے اصحاب اور سلف کا قول ہے اور میں نے اس میں کسی کا کوئی اختلاف ہے کوئی اختلاف سے کوئی اختلاف ہوگا۔ اُس محض کے لیے قرآن ویکھ کر پڑھنا مختار ویبندیدہ ہوگا جس کا خشوع اور تدبر ویکھ کر اور زبانی پڑھنے کی حالتوں میں یکسال ہو۔ اور اس شخص کے لیے زبانی تلاوت پندیدہ ہوگا جس کا خشوع اور تدبر زیادہ اس کی وجہ سے درجہ کمال کو پہنچ جائے اور مصحف سے پڑھنے کی بہ نسبت اس کا خشوع اور تدبر زیادہ ہوجائے۔

امام سيوطى نے كہا بمصحف ميں پڑھنے كى دليل حضرت اوس تقفى كى وہ حديث مرفوع ہے جو طبرانى اور بيہقى نے اپنى كتاب شعب الايمان ميں روايت كى: "قِرَاءَ ةُالرَّ جُلِ فِي غَيْرِ الْمُصُحَفِ الله مُن دَرَجَةٍ " كَسَى تَحْصَ كَاغِير مصحف ميں قرآن الله دَرَجَةٍ " كَسَى تَحْصَ كَاغِير مصحف ميں قرآن پڑھنا ايک ہزار در جے رکھتا ہے اور اس كامصحف ميں پڑھنا دو ہزار در جے تک بڑھا ديا جا تا ہے۔ " ابوعبيد نے بسند ضعيف روايت كى: زبانى قرآن پڑھنے والے بر، دكھ كر بڑھنے والے كى فضيلت الى ہے جيسى فرض كى نفل برہے۔

بيهقى نے حضرت ابن معود سے مرفوعاً روایت کی: جواللداوراس کے رسول کی محبت پرخوش ہو

اہم علوم قرآ ك

وہ صحف دیکھ کر پڑھے۔ بیہق کہتے ہیں بیر حدیث مُنگر ہے۔ پھرانہوں نے حضرت ابن مسعود سے بسند حُسن بیر حدیثِ موقوف روایت کی:''ہمیشہ مصحف میں دیکھ کر پڑھو۔''

ایک ادب بیہ کہ جب پڑھنے والے کوالتِباس ہوجانے کے باعث بیمعلوم نہ ہوکہ جس جگہ تک وہ پہنچا ہے اُس کے بعد کیا ہے۔ اِس لیے وہ دوسرے سے پوچھے تو جس سے پوچھے اُس کے ساتھ اُسے وہ ی ادب اختیار کرنا چاہیے جو حضرت ابن مسعود ،اما منحی اور بشیر بن ابی مسعود سے منقول ہے۔ ان حضرات نے فرمایا: جب تم میں کوئی اپنے بھائی سے کسی آیت کے بارے میں دریا فت کر بے تو اس سے پہلے کی آیت کو پڑھ کر خاموش ہوجائے اور بینہ کہے ایسا ایسا کیسے ہے۔ کیوں کہ وہ اُسے اشتِباہ میں ڈال دے گا۔

ایک ادب بیہ ہے کم صحف کی ترتیب کے مطابق پڑھے۔ شرح مہذب میں ہے: یہ اس لیے ہے کہ قرآن کی ترتیب ایک حکمت کی وجہ سے ہے۔ اس لیے ترتیب صرف اسی جگہ ترک کرے جہال ترک کرنا شرع سے ثابت ہو۔ جیسے روز جمعہ کی نماز فجر میں "الّم تنزیل "اور "هل أتى " پڑھنا۔ (اس کے دوسر سے نظائر بھی ہیں۔)

پھر اگرسور تیں مسلسل پڑھنے کی بجائے چھوڑ چھوڑ کرمتفرق طور پر پڑھے یا تر تیب کے برخلاف تفتریم وتا خیر کرکے پڑھے تو جائز ہے مگرخلاف اولی ہے۔

کسی سورہ کواس کے آخر سے اول تک پڑھنا بالا تفاق ممنوع ہے۔ کیوں کہاس سے قرآن کا کچھاعجاز جاتار ہے گا اور ترتیب کی حکمت مفقو دہوجائے گی۔

میں کہتا ہوں: اس بارے میں ایک اثر موجود ہے جسے طبر انی نے بسندِ جید حضرت ابنِ مسعود سے روایت کیا کہ ان سے ایسے مخص کے بارے میں سوال ہوا جوقر آن کو الٹا پڑھتا تھا۔ آپ نے جواب دیا''وہ الٹے دل کا ہے''۔

ربی بات ایک سورہ کو دوسری سورہ سے مخلوط کرنے کی تو حکیمی نے اس کے ترک کو آ داب تلاوت میں شار کیا ہے۔ کیوں کہ ابوعبید نے سعید بن مستب سے روایت کی کہ رسول اللہ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم جب حضرت بلال کے پاس سے گذر ہے تو سنا کہ وہ کچھ اس سورہ سے اور کچھاس سورہ اور کچھاس سورہ سے پڑھ رہے ہیں۔فرمایا: بلال میں تمھارے پاس سے گذرا تو میں نے تم کو کچھاس سورہ اور کچھاس سورہ سے پڑھ رہے ہوئے سنا؟ انہوں نے عرض کی: اچھی چیز کو اچھی چیز سے ملاتا ہوں۔فرمایا: سورہ کو وہ جیسی ہود کی ہی پڑھو۔ یہ حدیث مرسل سیح ہے۔اور ابوداؤد کے نزد کے حضرت ابو ہریرہ سے موصولاً مروی ہے کیکن اس میں حدیث مرسل سیح ہے۔اور ابوداؤد کے نزد کی حضرت ابو ہریرہ سے موصولاً مروی ہے کیکن اس میں حدیث کا آخری حصہ نہیں ہے۔

ابوعبید نے اسی حدیث کوایک دوسر ہے طریق سے عَفِرُ ہ کے غلام عمر سے روایت کیا کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے حضرت بلال سے فر مایا: جب کوئی سورہ پڑھوتو پوری پڑھو۔

ابوعبید کہتے ہیں کہ ہم سے مُعاذ نے ابنِ عُون کے حوالے سے بیان کیا کہ ابن عون نے کہا: میں نے ابن عون نے کہا: میں نے ابن سیر بین سے ایسے خص کے متعلق سوال کیا جوایک سورہ کی دوآ بیتیں پڑھ کرچھوڑ دے اور دوسری سورہ شروع کر دے۔آپ نے فر مایا: تمہیں اس سے ڈرنا چاہیے کہ کسی بڑے گناہ کے مرتکب ہوجا وَاور شمصیں بیتہ نہ چلے۔

ابوعبید نے ہی حضرت ابن مسعود سے روایت کی: انہوں نے کہا: اگرتم کسی سورہ کی قراءت شروع کرنے کے بعداس سے دوسری سورہ کی طرف منتقل ہونا چا ہوتو" قُلُ هُوَ اللّٰهُ أَ حَدٌ" کی طرف منتقل ہو جاؤ۔ پھر جب اسے شروع کروتو ختم کر لینے سے پہلے اس سے منتقل مت ہو۔ انہی نے ابن مذیل سے روایت کی ، ابن مذیل نے کہا: علما ایک آیت کا پچھ حصہ پڑھنے اور پچھ حصہ چھوڑ دینے کو مکروہ قرار دیتے تھے۔

ابوعبید کہتے ہیں: ہماری رائے میں مختلف آیتوں کی قراءت مکروہ ہے۔جیسا کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے حضرت بلال کے ایسا کرنے پر نکیر فرمائی۔اور ابن سیرین نے بھی اس پر نکیر فرمائی۔لیکن حدیث ابن مسعود کی وجہ میرے نز دیک ہیہ ہے کہ کوئی شخص ایک سورہ پوری پڑھنے کے ارادے سے شروع کرے پھر دوران قراءت دوسری سورہ پڑھنے کا خیال اس کے دل میں آئے تو وہ پہلے "قل ھو اللہ "کی طرف منتقل ہو۔ مگر جو تحص شروع ہی سے ارادہ رکھتا ہو کہ ایک آیت سے دوسری آئی کی تالیف وتر تیب کے مطابق نہ پڑھے گا تو ہے کام وہی کی طرف منتقل ہوتا ہے گا اور آیات قرآنی کی تالیف وتر تیب کے مطابق نہ پڑھے گا تو ہے کام وہی کرے گا جے علم نہ ہو، کیوں کہ اگر اللہ تعالیٰ چاہتا تو اسی طور پراسے نازل فرما تا۔

حلیمی نے کہا: ہرا یسے حرف کا پورے طور پرادا کرنامسنون ہے جسے کسی قاری نے برقر اررکھا ہوتا کہان تمام حروف کا احاطہ واستیعاب کر لے جوقر آن کا جز ہوں۔

ابن صلاّح اور نووی نے کہا: جب سی قاری کی قراءت کی ابتدا کر ہے تو جہاں تک کلام، ما قبل سے مرتبط ہواس قراءت سے عدول نہ کرے۔لیکن جب نیامضمون شروع ہواور ماقبل سے ربط نہر ہے تو دوسری قراءت کا شروع کرنا جائز ہے۔مگر بہتریہی ہے کہاس میں پہلی قراءت پر ہی برقر ارر ہے۔

تلاوت قرآن بوری توجہ سے سننااور دوران قراءت شورغل اور بات چیت سے پر ہیز کرنا مسنون ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے: "وَإِذَاقُرِ یَ الْفُرانُ فَاسُتَمِعُوا لَهُ وَانْصِتُوا لَعَلَّكُمُ تُرُحَمُونَ"

"جب قرآن پڑھا جائے تواہے بغورسنواور خاموش رہواس امید پر کہ تمھارے او پر رحم کیا جائے۔'' آیت سجدہ پڑھنے کے وفت سجدہ مسنون ہے۔

امام نو وی نے فرمایا: قراءت کے لئے پیندیدہ اوقات میں افضل وہ وقت ہے جونماز میں ہو پھررات اور پھررات کا نصف اخیر۔

، مغرب وعشا کے درمیان تلاوت محبوب و مرغوب ہے۔ دن کا افضل حصہ ، سبح کے بعد کا جے۔

کسی وقت خاص میں کسی علت کی وجہ سے قراءت قرآن مکروہ ہو،اییانہیں۔اور جہاں تک بات اس رائے کی ہے جوابوداؤر نے معاذبن رفاعہ سے اور انھوں نے اپنے مشائخ سے روایت کی کہ انھوں نے عصر کے بعد قراءت کو مکروہ قرار دیا اور کہا کہ یہ یہود کے پڑھنے کا وقت ہے تو یہ نامقبول ہے اوراس کی کوئی اصل نہیں۔

ایام میں عَرَ فیہ کا دن ، پھر جمعہ، پھر دوشنبہ اور پنج شنبہ مختار ہیں۔اور عَشَر وں میں رَمَطَان کا آخری عشرہ (آخری دس دن)، ذوالحجہ کا پہلاعشرہ اور مہینوں میں ماہ رمضان مختار ہے۔

قرآن شروع کرنے کے لیے شبِ جمعہ اور ختم کرنے کے لیے شب پنج شنبہ مختار ہے۔ کیوں کہ ابن ابی داؤد نے حضرت عثمان بن عَفَّان ہے روایت کی کہ وہ ایسا کیا کرتے تھے۔

ا فضل بیہ ہے کہ ختم قرآن ، دن یارات کے ابتدائی حصہ میں ہو۔ کیوں کہ دارمی نے بسئدِ حسن اللہ تعالی عنہ سے بیہ حدیث روایت کی کہ آپ نے حفرت سعد بن ابی وقاص رضی اللہ تعالی عنہ سے بیہ حدیث روایت کی کہ آپ نے فرمایا: اگر قرآن ، اولِ شب میں ختم کرنے کا اتفاق ہوتو ختم کرنے والے کے لیے فرشتے صبح تک دعام مغفرت ورحمت کرتے ہیں۔ اور اگر دن کے ابتدائی وقت میں ختم کرنے کا اتفاق ہوتو فرشتے اس ختم کرنے والے کے حق میں شام تک دعا ہے رحمت ومغفرت کرتے ہیں۔

اِحْیاء العلوم میں ہے: ختم قرآن ، دن کے آغاز میں فجر کی دورکعتوں میں ہو۔اوراول شب میں سنتِ مغرب کی دورکعتوں میں ہو۔

ختم قرآن کے دن روز ہ رکھنامسنون ہے۔اسے ابوداؤد نے تابعین کی ایک جماعت سے ۱ روایت کیا۔

یہ بھی مسنون ہے کہ اپنے اہل خانہ اور دوستوں کو بلا لے ۔طبرانی نے حضرت انس سے ا ا روایت کی کہ وہ جب ختم قرآن کرتے تو اپنے اہل خانہ کواکٹھا کرتے اور دعا فر ماتے ۔ ابن ابی داؤر نے حکم بن عتیبہ ہے روایت کی ۔انھوں نے کہا کہ مجاہد اور ابن ابی امامہ نے

اجم علوم قرآن

میرے پاس ایک شخص کو بھیج کر مجھے اطلاع دی کہ ہم قر آن ختم کرنا چاہتے ہیں اور ختم قر آن کے وقت دعامقبول ہوتی ہے۔ (اِس لیے آ ہے بھی اِس ساعتِ سعید میں شرکت کریں۔)

ابن ابی داؤد نے ہی مجاہد سے تخر تبح کی۔انھوں نے کہا:صحابۂ کرام ہنتم قر آن کے وقت جمع ہوتے۔اور حضرت مجاہد کا قول ہے کہ اس وقت ،رحمت الہی کا نز ول ہوتا ہے۔

سورہ صحیٰ ہے آخر قر آن تک تکبیر کہنی مستحب ہے۔ یہی مکی قرا کی قراءت ہے۔

بیہقی نے شعب الا یمان میں اور ابن خزیمہ نے ، ابن انی بڑ ہے کے طریق سے روایت کی ۔ ابن الی بڑ ہے کہا: میں نے عکر مہ بن سلیمان کو کہتے ہوئے سنا: میں نے اسلیمیل بن عبد اللہ کی کوقر آن بڑھ کر سنایا ، جب میں سورہ ضحل پر پہنچا تو انھوں نے یہاں ہے ختم قر آن تک تکبیر کہنے کا تھم دیا اور کہا کہ میں نے عبد اللہ بن کثیر کوقر آن سنایا تو انھوں نے مجھے بہی تھم دیا اور بتایا کہ میں نے مجام کوقر آن سنایا تو انھوں نے بہی تھم دیا اور بتایا کہ میں کو سنایا تو انھوں نے بہی تھم دیا اور حضرت ابن عباس کو سنایا تو انھوں نے بہی تھم دیا اور حضرت ابن عباس کو سنایا تو انھوں نے بہی تھم دیا اور حضرت ابن عباس کو سنایا تو انھوں نے بہی تھم دیا اور حضرت ابن عباس کو سنایا تو انھوں نے بہی تھم دیا اور حضرت ابن عباس نے خبر وی کہ انھوں نے حضرت ابن عباس کو تر آن سنایا تو انھوں نے بہی تھم دیا۔

ہم نے اس حدیث کوموقو فاً اس طرح روایت کیا۔ پھراسے بیہ فی نے ایک دوسری سندسے ابن افی بزہ سے مرفو عاً روایت کیا۔ اس حدیث کوحا کم نے اپنی متدرک میں اِسی مرفوع طریق سے بافادہُ تصحیح روایت کیا۔ اور بزی سے تو اس کے کثیر طرق ہیں۔

مویٰ بن ہارون ہے مروی ہے کہ مجھ سے بزی نے کہا کہ مجھ سے محمد بن ادریس شافعی نے کہا کہا گرتم تکبیر چھوڑ و گے تو اپنے نبی کی سنتوں میں سے ایک سنت جھوڑ و گے۔

حافظ عمادالدین ابن کثیر نے کہا: امام شافعی کا بیقول اس بات کامقتضی ہے کہ انھوں نے اس حدیث کوسیح قرار دیا۔

مسنون ہے کہ جب ایک ختم سے فارغ ہوجائے تو بعدِ ختم دوسرے ختم کے لیے ابتدا
کردے۔ کیوں کہ ترفدی وغیرہ کی حدیث ہے: اللہ کے نزدیک سب سے محبوب عمل اس تھہر نے اور
کوچ کرنے والے کا ہے جواولِ قرآن سے آخرِ قرآن تک سفر کرے اور جب بھی تھہرے کوچ کرے۔
دارمی نے بسند حسن ، حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے ، انھوں نے حضرت ابی بن
کعب رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کی کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جب "قُلُ اُعُودُ بِرَبِّ النَّاسِ "ختم کر لیتے تو "اُلحمد" سے ابتدا فرماتے پھر سورہ بقرہ کی چند آیات "اُولِیْكَ هُمُ اللّٰمَ اللّٰہ عَلَیْ مُن کریم کھڑے۔ پھر ختم قرآن کی دعاما نگتے۔ پھر کھڑے۔ ہوئے۔

اہم علوم قرآن

بیہ قی نے اس کی تائید اِس حدیث سے فراہم کی جوشیح بخاری میں ہے کہ حضرت عبداللہ بن عمر جب تلاوت کرتے تو بات نہ کرتے یہاں تک کہ تلاوت سے فارغ ہوجائیں۔

تلاوت کے وقت ہنسی ، بے فائدہ کام اور غافل کرنے والی چیز کود کھنا بھی مکروہ ہے۔

عجمی یا غیرعر بی زبان میں فرآن پڑھنا مطلقاً جائز نہیں خواہ پڑھنے والاعر بی زبان اچھی طرح ادا کرسکتا ہویانہیں۔نماز میں پڑھے یا اس سے باہر۔

ابن عبدالبرنے اس پراجماع نقل کیا کہ شاذ کی قراءت جائز نہیں لیکن مَوہوب جزری نے غیرنماز میں اس کا جواز ذکر کیا ہے۔انھوں نے حدیث کی روایت بالمعنیٰ کے جواز پراس کا قیاس کیا ہے۔

قرآن کوذریعهٔ مُعَاش بنانا مکروہ ہے۔آجری نے حدیث عمران بن حیین کومرفوعاً روایت کیا کہ جوقرآن پڑھےوہ قرآن کو وسیلہ بنا کراللہ سے سوال کرے۔اس لیے کہ زیادہ زمانہ نہ گذرے گا کہ ایسے لوگ پیدا ہوجائیں گے جوقرآن پڑھیں گے اور اسے واسطہ و وسیلہ بنا کر لوگوں سے سوال کریں گے۔

یہ کہنا مکروہ ہے کہ میں فلاں آیت بھول گیا بلکہ یہ کہے کہ فلاں آیت میرے ذہن سے بھلادی گئی۔ کیوں کہاس کی ممانعت میں حدیث صحیحین وار دہے۔

قرآن کو بھول جانا حدیثِ ابی داؤد وغیرہ کی وجہ سے گناہ کبیرہ ہے۔حضور نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا: میری امت کے گناہ میرے سامنے پیش کیے گئے تو میں نے اس سے بڑا کوئی گناہ نہیں دیکھا کہ ایک خفس کوقرآن کی کوئی سورہ یا آیت عطاکی گئی مگراس نے اسے بھلا دیا۔ گناہ نہیں دیکھا کہ ایک خفس کوقرآن کی کوئی سورہ یا آیت عطاکی گئی مگراس نے اسے بھلا دیا۔

اقتباس اوراس كاقائم مقام

ا قتباس شعریا نثر میں قرآن کا کوئی گلزااس طور پرشامل کرلینا کہ وہ اپنے کلام کا حصہ بن بائے ۔ نہاس طور پر کہ اس کے کلام اللہ ہونے کا اظہار ہو۔ مثلاً اس میں "قَالَ اللّٰهُ تَعَالَی "راللہ بعالی نے فرمایا) یا اس جیسا کوئی اور جملہ نہ استعال کیا جائے۔ اگر اس طرح کے جملے استعال کیے جائیں یا کسی عبارت سے اس کے کلام اللہ ہونے کا اظہار کیا جائے تواسے اقتباس نہیں کہا جائے گا۔ مشہور ہے کہ مالکی علما نے اِسے حرام قرار دیا اور ایسا کرنے والے پرسخت نکیرکی۔ نہ ہب

شافعی کے علما ہے متقد مین نے اقتباس کے بارے میں کچھ ذکر نہ کیا۔ ہاں علما ہے متا خرین کی ایک جماعت نے اس سے بحث کی۔ چناں چہا قتباس کے متعلق، شخ عزالدین بن عبدالسلام سے بو چھا گیا توانھوں نے اسے جائز قرار دیا اور اس کے لیے انھوں نے نماز وغیرہ میں وار دحضور کے قول "وَجَهُ نُ وَانھوں نے نماز وغیرہ میں وار دحضور کے قول "وَجَهُ نُ وَجُهِ مَن الْاَسُرَ مِن اللَّيْلِ سَكَناً، والشَّمُسِ وَجُهِ مَنَ اللَّيْلِ سَكَناً، والشَّمُسِ وَانُهُ مَن اللَّيْلِ سَكَناً، والشَّمُسِ وَانُهُ مَر حُسُبَاناً، اقْصِ عَنِّی الدَّینَ ، وَانْحُنِی مِنَ الْفَقُرِ "سے استدلال فرمایا۔" اے رات کی تاریکی ورکر کے میں کا اجالا پھیلانے والے، رات کو وجہ سکون و آرام بنانے والے اور چاند سورج کوایک دقیق دور کرکے ماتھو جو دبخشے والے تو میری طرف سے میرابار قرض اتار دے اور مجھے فقر سے دورر کھ۔" تدبیر کے ساتھو وجو دبخشے والے تو میری طرف سے میرابار قرض اتار دے اور مجھے فقر سے دورر کھ۔" ابن محجم کی " شرح بدیعیہ" میں ہے، اقتباس کی تین قسمیں ہیں: (۱) مقبول ابن محجم کے کہ میاح (۳) مردود۔

مقبول: جوخطبه وتقرير، پندوموعظت اورعهدو بيان مين هو-

مباح: جوغزل ،خطوط اورتصوں میں ہو۔

مردود: إس كى دوشميل بير\_

[ا] آیک وہ کہ سی عبارت کا مضمون اللہ تعالیٰ نے اپنی طرف منسوب کیا ہواور کوئی شخص اسے اپی طرف منسوب کر لے۔ معاذ اللہ جیسے بی مَر وَان میں سے ایک بادشاہ کے بارے میں کہا گیا ہے کہ اس کے پاس ایک عرضی آئی جس میں اس کے کارندوں کی شکایت ورج تھی۔ اس نے اسے پڑھنے کہ اس کے بعد توقع (نوٹ) میں لکھا" اِنَّ اِلْیُنَا اِیَا بَهُمُ ، ثُمَّ اِنَّ عَلَیْنَا حِسَابَهُمُ (الغاشیة / ۲۸) " بیشک نصیں بلے کر ہمارے ہی پاس آیا ہے، پھر ہمارے ہی ذمدان سے محاسبہ کرنا ہے۔"

[7] دوسرى \_ نعوذ بالله \_ كسى بيهوده مضمون مين آيت كي تضمين هو \_ جيسے شاعر كادرج ذيل قول:

أَوْحَىٰ الَّىٰ عُشَّاقِهِ طَرُفُهُ هَيُهَاتَ هَيُهَاتَ لِمَا تُوَعَدُونُ وَرَدُفُهُ يَنْطِقُ مِنُ خَلَفِهِ "لِمِثْلِ ذَا فَلْيَعُمَلِ الْعَامِلُونُ" وَرِدُفُهُ يَنْطِقُ مِنُ خَلَفِهِ "لِمِثْلِ ذَا فَلْيَعُمَلِ الْعَامِلُونُ"

"اس کے عاشقوں سے اس کی نظر نے سرگوشی کی کہ' دور بہت دور ہے وہ جس کاتم سے وعدہ کیا جاتا ہے'۔اور اس کی سرین پیچھے سے یوں گویا ہے کہ' اِسی کے شام کے لیے عاملوں کو عمل کرنا اس میں سرین پیچھے سے یوں گویا ہے کہ' اِسی کے شام کے لیے عاملوں کو عمل کرنا اسم ''

امام سیوطی فرماتے ہیں: یقسیم وتفریق بہت عمدہ ہے اور میں بھی اس کا قائل ہوں۔ شخ تاج الدین بکی نے اپنے طبقات میں شافعیّہ کے بڑے عالم اور نہایت جلیل القدر امام ابومنصور عبدالقاہر بن طاہر تمیمی بغدادی کے تذکرے میں ان کا مندرجہ ذیل شعر لکھا ہے۔

يَا مَنُ عَدَىٰ ثُمَّ اعْتَدَىٰ ثُمَّ اقْتَرَفُ ثُمَّ انْتَهَىٰ ثُمَّ ارْعَوَىٰ ثُمَّ اعْتَرَفُ أُبُشِرُ بِعَمَوْلِ اللَّهِ فِي ايَاتِهِ إِنْ يَنْتَهُوا يُغُفِّرُ لَهُمُ مَّاقَدُ سَلَفُ "اے و ہُخض جس نے حد ہے تجاوز کیا ، پھر حد ہے تجاوز کیا ، پھرار تکاب گناہ کیا ، پھر گناہ جھوڑ دیا، پھراس سے بازآ گیا، پھراعتراف گناہ کرلیا۔ نواللہ کی آیات میں اُس کے اِس قول سے خوش ہوجا کہ اگرلوگ گنا ہوں ہے باز آ جا کیں توان کے ماضی کے گناہ بخش دیے جا تیں گے۔'' امام سیوطی نے کہا: چوں کہ امام ابومنصور نے "قول الله "کی تضریح فرمادی ہے اس کیے سیہ

دونوں شعرا قتباس کے تحت نہیں آتے۔

تاج الدین سبکی کے بھائی بہاءالدین سبکی عروس الافراح شرح تلخیص المفتاح میں لکھتے ہیں کہ: وَ رَعِ اور زیادہ تفوی ہیہ ہے کہ اقتباس کی مجھی صورتوں ہے اجتناب کیا جائے اور اللہ ورسول کے کلام کوایسے مواقع سے دور رکھا جائے۔امام سیوطی فرمانے ہیں: مگرجلیل القدر ائمہ سے اقتباس کا استعال ثابت ہے۔جیسے امام ابوالقاسم رافعی نے فرمایا:

ٱلْمُلُكُ لِلَّهِ الَّذِي عَنَتِ الْوُجُو ...... أَلُمُلُكُ لِلَّهِ الَّذِي عَنَتِ الْوُجُو ..... أَلُمُلُكُ لِللَّهِ اللَّذِي عَنَتِ الْوُجُو ...... أَلَمُلُكُ لِللَّهِ اللَّهِ عَنْدَهُ الأَربَابُ مُتَفَرِّدٌ بِالْمُلُكِ وَالسُّلُطَانِ قَدُ خَسِرَ الَّذِينَ تَجَا ذَبُوهُ وَخَابُوا "دَعُهُمُ وَزَعْمَ الْمُلُكِ يَوْمَ غُرُورِهِمُ فَسَيَعُلَمُونَ غَداً مَّنِ الْكَذَّابُ "با دشاہی اسی اللہ کی ہے جس کے حضور چہرے جھکے ہوئے ہیں اور جس کے سامنے ملک وسادت والے ذکیل وحقیر ہیں۔

با دشاہت اورا قتد ارمیں وہمنفر دہے،جن لوگوں نے بھی اس سے گشا کش کی ،خائب وخاسر

انھیں ان کی فریب خوردگی کے دن تیعنی دنیا میں ان کے حکمراں ہونے کے دعوی باطل کے ساتھ جھوڑ دے۔ کیوں کہ کل یعنی روز قیامت انھیں معلوم ہوجائے گا کہ کون بہت جھوٹا ہے۔'' بیہق نے شعب الا یمان میں اپنے شیخ ابو عبد الرحمٰن سلمی سے روایت کی:انھوں نے كها: جميں احد بن محد بن يزيدنے اينے سياشعار پڑھكرسائے:

سَلِ اللَّهَ مِن فَضُلِهِ وَاتَّقِهُ فَإِنَّ التُّقَىٰ خَيُرُمَا تَكُتَستُ وَ مَن يَّتَّقِ اللَّهَ يَصْنَعُ لَهُ "وَ يَرُزُقُهُ مِن حَيْثُ لَا يَحْتَسِ" ''الله ہے اس کے فضل کا سوال کراوراس ہے ڈراس لیے کہ سب سے اچھی کمائی'' خداتر سی''

جواللہ سے ڈرتا ہے،اللہ اس کی کارسازی فرما تا اور اسے ایسے مقام سے روزی عطافر ما تا ہے جہاں اس کا گمان بھی نہ ہو۔''

غريبالقرآن كيمعرفت

غریب: اس لفظ کو کہتے ہیں جس کے معنی لغت میں تلاش کرنے کی ضرورت پڑے۔
دراصل زبان کا دائرہ بہت وسیع ہوتا ہے، بعض فضیح الفاظ ایسے بھی ہوتے ہیں جو خاص اہل زبان کے استعال میں آئے مگر عام اہل زبان کوان سے آشنائی نہ ہوئی، اس لیے وہ انھیں اجنبی و بے گانہ معلوم ہوتے ہیں۔ ایسا بھی ہوتا ہے کہ کسی دور میں ان کا رواج عام تھا، بعد میں کم ہوگیا، اس لیے بعد والوں کووہ الفاظ بے گانہ واجنبی معلوم ہونے لگے، ایسے ہی الفاظ کو''غریب'' کہتے ہیں۔ ان کے معانی صحاف کے ایسے ماہرین زبان اور کتب لغت سے مراجعت کی ضرورت ہوتی ہے۔
ق ت کی بمرمر بھی در میں کا رہان اور کتب لغت سے مراجعت کی ضرورت ہوتی ہے۔

قرآن کریم میں بھی ایسے مشکل الفاظ بہت ملتے ہیں،اوران کی تفییر میں علمانے مستقل کتابیں تصنیف کی ہیں ۔جیسے ابوعبید قاسم بن سلاً م علیہ الرحمہ کی''غریب القرآن' اورامام راغب اصفہانی کی''مفردات القرآن'

یفن اِس لائق ہے کہ اس سے اعتنا کیا جائے۔کیوں کہ بیہق نے حضرت ابو ہریرہ کی بیہ صدیث مرفوع روایت کی کہ حضور نے فرمایا:"اً عُرِبُوا الْقُرُانَ ، وَالْدَمِسُوا غَرَائِبَه " "الفاظ قرآن کے معانی جانواوراس کے غریب الفاظ کوتلاش کرو۔"

بیہق ہی نے اِس کے مثل عمر و بن عمر و بن مسعود سے موقو فاروایت کی ۔اور حضرت عمر کی بیہ حدیث مرفوع بھی تخریج کی "مَنُ قَرَأَ الْقُرانَ فَأَعُرَ بَهُ كَانَ لَهُ بِكُلِّ حَرفٍ عِشُرُونَ حَسَنَةً ،وَّ مَنُ قَرَأً هُ بِغَيرِ اِعُرَا بِ كَانَ لَهُ بِكُلِّ حَرُفٍ عَشَرُ حَسَنَاتٍ "

''جوَقراآن کواعراب (فہم معانی) کے ساتھ پڑھے،اسے ہر حرف کے عوض ہیں نیکیاں ملیں گی۔اور جواسے بے اعراب (بے ادراکِ معانی) پڑھے،اُسے ہر حرف کے بدلے دس نیکیاں ہی ملیں گی۔''

یہاں اعراب قرآن سے مرادالفاظِ قرآن کے معانی کی معرفت ہے۔نہ کہ نمویوں کا صطلاحی اعراب جولی (اعرابی غلطی) کا مُقابِل ہے۔اس لیے کہ اعراب نموی کے مفقود ہونے کی صورت میں قراء تِ قرآن حقیقت میں نہ تو قراءت ہے اور نہ ہی اس میں کوئی ثواب ہے۔ اس موضوع سے شغل رکھنے والے پر تحقیق ،جلد بازی سے پر ہیز ،اہلِ فن کی کتابوں کی طرف

ابم علوم قرآن

مُرُ اِیکُت اورظن و تخیین سے اجتناب لابدی وضروری ہے۔ کیوں کہ صحابۂ کرام جو خالص عرب مصحح ترین زبان کے مالک اور وہ خوش نصیب انسان تھے جن کی زبان میں قرآن نازل ہوا انھوں نے بھی ایسے الفاظ میں تو قف سے کام لیا جن کے معانی انھیں معلوم نہ تھے اور اسی لیے انھوں نے ان کے متعلق کچے بھی لب کشائی نہیں فرمائی۔

ابوعبید نے فضائل میں ابراہیم نیمی ہے تخریج کی کہ جب حضرت ابو بکر صدیق سے اللہ تعالیٰ کے قول ''وَ فَاکِھَةً وَّ أَبَّا' (عبس/۳۱) کے بارے میں سوال ہوا تو آپ نے فرمایا: کون آسان میر سے او پر سامیہ کرے گا اور کون زمین میر اباراٹھائے گی اگر میں اللہ کی کتاب کے متعلق الیمی بات کہہ دوں جس کا مجھے علم نہیں۔

ابوعبید نے ہی حضرت انس سے روایت کی کہ حضرت عمر بن خطاب نے برسرِ منبر "و فاکھةً وَ اَبَّا اَلَّا ﴿ عبس / ٣ ﴾ [١] پڑھنے کے بعد فر مایا: ہم فاکھة (میوه) کے معنیٰ سے تو واقف ہیں لیکن اُبُ کا کیا معنیٰ ہے یہ ہمیں معلوم نہیں ۔ پھر رو ہے خن اپنی طرف کرتے ہوئے فر مایا: اے عمر! حقیقت تو یہ ہے کہ یہ ایک ہے جا شوق ہے ۔ ( کہیں کَلَف ہے کہیں تَکَلُف ۔ کلف کا معنیٰ شدتِ شوق ، تکلف کا معنیٰ ہر لفظ کا معنیٰ جان لیمنا ضروری نہیں ۔ اجمالاً اتنا جان لیمنا بھی کفایت کرسکتا ہے کہ یہاں رب تعالیٰ نے اپنی نعمتیں بیان فر مائی ہیں ۔ ۱۱ ، متر جم )

انھیں نے بطریقِ مُجاہد،حضرت عبداللہ بن عباس سے روایت کی کہ انھوں نے فر مایا: مجھے "فَاطِرالسَّمُوٰتِ" کے معنی معلوم نہ تھے۔ یہاں تک کہ دوبا دینشین میرے پاس ایک کنویں کے متعلق باہم جھڑا کرتے ہوئے آئے تو ایک نے کہا: "أَنَّا فَطَرُ تُهَا" یعنی میں نے اِسے ازسرِ نو بنایا ہے۔اس وقت میں نے اِسے ازسرِ نو بنایا ہے۔اس وقت میں نے 'فاطر' کے معنی جانے۔

ابن َجَرِیرُ نے سعید بن جُبیر سے تخریخ کی کہ ان سے اللہ تعالی کے قول " وَ حَنَا ناً مِّنُ لَّدُنَّا" (مریم/۱۳) [۲] کے متعلق سوال ہوا تو انھوں نے کہا: میں نے اس کے بارے میں حضرت عبداللہ بن عباس سے یو جھا تو انھوں نے کوئی جوابنہیں دیا۔

فِرْ یَا بِی نے تخر تکے کی کہ ہم سے اسرائیل نے اور اِن سے ساک بن حُرْ ب نے حضرت عکر مہ کے حوالے سے بیان کیا کہ حضرت عبداللہ بن عباس نے فر مایا: چار الفاظ غِسُلِیُن، حنانا، أُوَّاه، اور رُقِبُم کے سوابور بے قرآن کے معانی میں جانتا ہوں۔

<sup>[</sup>ا] اورزمین میں میوےاور دوباً گائے۔

<sup>[</sup>۲] اوراین طرف سے مہر بانی عطاکی ۔[اوران کےول میں رفت ورحمت رکھی کہلوگوں پرمہر بانی کریں۔]

ابن الی حاتم نے قتا و مسے تخ تک کی کہ حضرت عبد اللہ بن عباس نے فر مایا: میں اللہ تعالیٰ کے قول "رُنگا ا فَقَحْ بَیْنَگا وَ بَیْنَ فَوْمِنَا بِالْحَقَ" (الاعراف / ۸۹) اک معنیٰ اس وقت تک نہ جان کا جب تک میں نے بنیت و بی یُزِن کا بیقول نہیں سن لیا" تَعَالَ أُفَاتِحُكَ" آ وَ میں شہمیں قاضی کے یاس فصلے کے لیے لے چلوں۔ ابن الی حاتم نے ہی بطریقِ مجابد، حضرت عبد اللہ بن عباس سے تخ تک کی کہ انھوں نے فر مایا: مجھے یقین سے پہنیں کہ غسلین کیا ہے۔ لیکن میرا گمان ہے کہ اِس سے مراد میں بھو ہڑکا در خت' ہے۔

فصل

مفسر کے لیے اس فن ہے آگی ضروری ہے۔ بربان میں ہے : غریب القرآن سے نقاب کشائی کرنے والے کوا سا، افعال اور حروف کے لحاظ سے علم اللغة کی معرفت کی ضرورت ہوتی ہے۔

خویوں نے '' حروف' کے مہم ہونے کے باعث ان کے معانی سے بحث کردی ہے۔ اس لیے ان کے معانی ان خویوں کی کتابوں سے اخذ کیے جائیں۔ اور جہاں تک اساوا فعال کا تعلق ہے تو ان کی معانی ان خویوں کی کتابوں سے اخذ کیے جائیں۔ اور جہاں تک اساوا فعال کا تعلق ہے تو ان کی طرف خصیل علم لغت کی کتابوں سے کی جائے۔ سب سے بہتر یہ ہوگا کہ اس سلسلے میں ان اقوال کی طرف رجوع کیا جائے جو حضرت ابن عباس اور ان سے اکتسابِ علم کرنے والے ان کے تکامِدَ و سے ثابت ہیں۔ چناں چہ ان سے باسمانید صحیحہ وہ اقوال وارد ہیں جوغریب القرآن کی پوری تفسیر کو حاوی ہیں۔ جیاں چہ ان سے باسمانید صحیحہ وہ اقوال وارد ہیں ہوغریب القرآن کی پوری تفسیر کو حاوی میں۔ انسی میں وہ وہ قوال بھی ہیں جو حضرت ابن عباس تک پہنچنے والی سندوں میں بیہ سندسب سے زیادہ صحیح ہے۔ ان سے اللہ تعالی کے مندرجہ ذیل ارشادات کی تفسیر میں وارد ہے کہ : بُو مِنُونَ سے مُصلَّهُونَ مِنَ القَدَیٰ وَ اللَّدَیٰ اللّٰ وَ مُن القَدَیٰ وَ اللّٰ دَیٰ ( گندگی اور مندرجہ ذیل ارشادات کی تفسیر میں وارد ہے کہ : بُو مِنُونَ سے مُصلَّهُونَ هُونَ القَدَیٰ وَ اللّٰ دَیٰ ( گندگی اور مندرجہ ذیل ارشادات کی تفسیر میں وارد ہے کہ : بُو مِنُونَ سے مُصلَّهُونَ هُونَ القَدَیٰ وَ اللّٰ دَیٰ ( گندگی اور مندرجہ ذیل ارشادات کی تعیب ہویاں ) ، وَفیُ ذیلے مُن القَدَیٰ وَ اللّٰ دَیٰ کی اور مندر ہیں۔ گیموں اور مُن مُن سالہ میں ''دوران میں وارد ہیں۔ گیموں اور مُن میں۔ '' موراد میں۔

قرآن کے کلمات غریبہ کی تفسیر میں بطریق ابن ابی طلحہ، حضرتِ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کے جواقوال وارد ہیں تصیں امام سیوطی نے اپنی کتاب''اتقان''میں سورتوں کی ترتیب کے مطابق ،استیعاب کے ساتھ بہترین انداز میں تحریر فرمادیا ہے۔

### فائده

یہاں یہ اِشکال در پیش ہوتا ہے کہ قرآن میں غریب کا وجود کیوں کر ہے؟ جب کہ کلام کا

اہم علوم قرآ ك

غرابت سے محفوظ ہونا ،فصاحت کی ایک شرط ہے۔اور قر آن سب سے ضیح کلام ہاس لیے اس کا اِس سے خالی ہونا ضروری ہے۔

اِس کا جواب سے کے غرابت کے دومعنی ہیں:

(۱) پہلامعنیٰ :ایسےلفظ کا استعال جو وحشی ہواور جس کا استعال نا مانوس ہو۔ بیفصاحت میں خَلَلُ انداز ہوتا ہے۔

(۲) دوسرامعنیٰ: ایسے لفظ کا استعال جس میں راے کا کوئی دخل نہ ہو بلکہ اس کے معنی کی معرفت کا تعلق نقل سے ہو۔ جیسے لفظ ِ فَسُوَرَهَ کا أُ سَد (شیر) کے لیے استعال ۔ معرفت کا تعلق نقل سے ہو۔ جیسے لفظ ِ فَسُورَة کا أُ سَد (شیر) کے لیے استعال ۔

قرآن میں یہی دوسری شم پائی جاتی ہے اور اس کے معانی سے آشنائی کے لیے اس فن کے ماہرین اور شناور انِ زبان ولغت کے بیان کی حاجت ہے۔

فصل

ابو بکر بن انباری نے کہا صحابہ اور تابعین نے غریب القرآن اور مُشُکِکلُ القرآن پراشعارِعرب ہے بکثر ت استدلال فر مایا ہے۔

حضرت عبداللہ بن عباس نے فر مایا: ''شعرعر بوں کا دفتر ہے''۔اس لیے جب قر آن کا کوئی لفظ ہم ہے مخفی رہتا ہے تو ہم زبانِ عرب کے دیوان یعنی اشعار عرب کی طرف رجوع کر کے اُس لفظ کے معنی ہے آگہی حاصل کرتے ہیں،اس لیے کہ قر آن کورب تعالیٰ نے عرب کی زبان میں نازل فرمانا ہے۔

ابن انباری نے ہی بطریقِ عکر مہ، حضرت ابن عباس سے تخریج کی کہ آپ نے فر مایا: اگر شھیں غریب القرآن کے متعلق مجھ سے بوچھنا ہوتو اسے شعر میں تلاش کرلو کیوں کہ شعر عربوں کا دفتر ہے۔
ابوعبید نے اپنی کتاب' فضائل القرآن' میں کہا: ہم سے مُشُیم نے ہِضُن بن عبد الرحمٰن سے ،
انھوں نے عبد اللہ بن عبد الرحمٰن بن عتبہ سے اور انھوں نے حضرت ابن عباس کے حوالے سے بیان کیا
کہ حضرت ابن عباس سے قرآن کے بارے میں سوال کیا جاتا تو آپ جو اب میں شعر پڑھتے۔ ابوعبید
نے کہا: مطلب یہ کہ تفسیر قرآن یہ وہ شعر سے استدلال کرتے تھے۔

امام سیوطی نے کہا: حفرت ابن عباس ہے اس قتم کے بہت سے اقوال مروی ہیں جن میں سب سے زیادہ جامع ''مسائلِ نافع بن ازرق' ہیں۔ اِن میں سے بعض اقوال کی ابن الا نباری نے ''کتاب الوقف' میں اور طبر انی نے اپن ''مجم کیر' میں تخ تنج کی ہے۔ انھیں میں سے ایک ابن عباس کے حوالے سے نافع کا بیقول بھی ہے: آپ (ابن عباس) مجھے "عَنِ الْیَمِیُنِ وَ عَنِ السِّمَالِ عِزِیُن"

(المعار ج/٣٧) الماكے بارے میں بتائے؟ آپ نے فرمایا: عِزُوُن : حِلَقُ الرِّفَاقِ (ساتھیوں کے حلقوں) کے معنیٰ میں ہے۔ اِنھوں نے عرض کی: کیا عرب اِسے جانتے ہیں؟ فرمایا: ہاں! کیا تم نے عبید بن الا برص کا یہ قول نہیں سنا:

فَجَاءُ وَا يُهُرَعُونَ اِلَيُهِ حَتَٰى يَكُو نُوا حَوُلَ مِنْبَرِ ہِ عِزِيُنَا " نَكُو نُوا حَوُلَ مِنْبَرِ ہِ عِزِيُنَا " " وہ اس كى جانب دوڑتے ہوئے آئے يہاں تک كہ اس كے منبر كے ارد گر دحلقوں كى صورت ميں ہوگئے۔''

نافع نے پوچھا: مجھے اللہ تعالی کے ارشاد "وَ ابْتَغُوا اِلَیْهِ الْوَسِیْلَةَ" (المائدة/ ٣٥)[٢] کے بارے میں بتائے؟ جواب دیا: وسیلہ حاجت کے معنیٰ میں ہے۔ اِس پر نافع نے پوچھا کیا عرب اس سے واقف ہیں؟ فرمایا: ہاں! کیاتم نے عَنْرُ ہ کا پیشعز ہیں سنا:

اِنَّ الرِ جَالَ لَهُمُ الْيُكِ وَسِيُلَةٌ اِنُ يَّا خُذُو كِ تَكَعَّلِيُ وَ تَخَضَّبِيُ الْيُكِ وَسِيُلَةٌ اِنُ يَّا خُذُو كِ تَكَعَّلِيُ وَ تَخَضَّبِيُ اللَّهِ الْمُعُولِ مِينِ سرمه "لا شبهه لوگول كوتجھ سے حاجت ہے۔اگروہ تجھے قید کرلیں تو تُو اپنی آنگھول میں سرمه لگالے اور اپنے ہاتھوں كومهندى سے رنگ لے۔''

## قرآن میں واردغیرعر بی الفاظ

ایسے غیر عربی الفاظ جنھیں عربی بنالیا گیا ہو، قرآن میں آئے ہیں یانہیں؟ اس بارے میں ائمہ اسلام کے درمیان اختلاف ہے۔

اکثر ائمہ جیسے امام شافعی ، ابن جریر ، ابوعبید ، قاضی ابو بکر اور ابن فارس ایسے الفاظ کے عدم و قوع کے قائل ہیں ۔ ان کی دلیل اللہ تعالیٰ کا قول "قُرُ انَّا عَرَبِیًّا" اور ارشاد باری" وَلَوُ جَعَلُنهُ قُرُ انَّا أَ عُجَمِیًّ وَ عَرَبِیًّ " ہے (فُصِّلتُ عِنَ اللهُ قَرُ انَّا أَ عُجَمِیٌّ وَ عَرَبِیٌّ " ہے (فُصِّلتُ عَلَیْ) [7]

حضرت امام شافعی نے قرآن میں غیر عربی لفظ کے وقوع کے قائل پرسخت تنقید فر مائی۔ ابوعبید نے کہا: قرآن روش عربی زبان میں اتارا گیا اِس لیے جوشخص اس میں غیر عربی لفظ کے ہوئے کا قائل ہے اس نے ایک برسی بات کہی اور جوقرآن میں آئے ہوئے کسی لفظ کے بارے میں ہے کہ کہ ایسانبطی زبان میں ہے اُس نے بھی برسی بات کہی۔

اس کے برخلاف بعض دوسرے ائمہ کا قول ہے کہ قرآن میں ایسے لفظ کا وقوع جائز وغیر

[۱] بوری عبارت اس طرح ہے۔ "فَمَالِ الَّذِيْنَ كَفَرُواقِبَلَكَ مُهُطِعِيْنَ، عَنِ الْيَمِيْنِ وَعَنِ الشَّمَالِ عِزِيُنَ" (المعارج /٣٧٠٣) "توان كافرول كوكيا مواجوتم ها در جَاور باكيل گروه در گروه جمع موكرتم هارى طرف تيز نگاه سے ديكھتے ہيں۔ [۲] اوراس كى طرف وسيلد دُهوندهو۔

["] اوراگر ہم اے مجمی زبان کا قرآن کرتے تو ضرور کہتے کہ اس کی آیتیں کیوں نہ کھو لی گئیں۔ کیا کتاب مجمی اور نبی عربی [سی]

اہم علوم قرآ ن

منوع ہے۔ کیوں کہ عربی زبان میں ایسے غیر عربی الفاظ موجود ہیں جنھیں عربوں نے استعمال کیا اور وہ ضیح عربی لفظ کے قائم مقام ہو گئے کہ ان سے اپنی مراد کا اظہار و بیان ہونے لگا تو قرآن میں ان کا نزول ہوا۔

یجھ اور علما نے کہا: یہ تمام الفاظ خالص عربی ہیں۔لیکن چوں کہ عربی انتہائی وسیع زبان ہے اس لیے بعید نہیں کہاس کے بچھ الفاظ کے معانی جلیل القدراً گاہر پرخفی رہ جائیں۔جیسے حضرت عبداللہ بن عباس سے "فاطِر"اور"فَاتِے"کامعنی مخفی رہ گیا۔

امام شافعی نے اپنی کتاب "الر ساله" میں فرمایا: کسی بھی زبان پر پوری طرح عبور نبی ہی کو حاصل ہوتا ہے۔ حاصل ہوتا ہے۔

ابوعبیدقاسم بن سلام نے کہا: میر ہزویک درست ہے کہ بیالفاظ اپنے اصول کے اعتبار ہے جُجی ہیں جیسا کہ فقہا نے کہا لیکن جب ان کا وقوع عربوں کی گفتگو میں ہوا تو انھوں نے اپنی زبان کے اُصول وضَوَ اِبِط کے مطابق انھیں عربی کے قالب میں ڈھال لیا اور جُمی الفاظ کی فہرست سے انھیں عربی الفاظ کے ذخیرے میں منتقل کرلیا، یوں وہ الفاظ عربی ہوگئے۔ پھر جب قرآن نازل ہوا تو اس وقت حال بیقا کہ بیالفاظ ، کلام عرب میں پوری طرح گھل مل چکے تھے۔ اِس لیے جس نے بیکہا کہ بیہ الفاظ عربی ہیں اس نے بھی سے الفاظ عربی ہیں اس نے بھی سے کہا۔ جوالیقی ،ابن جوزی اور چنددوسر ہے ملاکا کامیلان اِسی قول کی طرف ہے۔

ایسے الفاظ کی چند مثالیں:

أَبَارِيق: تعالَى نے "فقه اللغه" میں نقل کیا کہ یہ فارس زبان کا لفظ ہے۔ جوالیقی نے بھی کہا کہ "اِبُرِیق" فارس ہے جسے عربی بنالیا گیا۔ معنیٰ ہے ' دستہ اور ٹونٹی والا پانی کا ظرف' یا'' آہستہ آہتہ یانی انڈیلنے کا ایسا برتن ، آفتا بہ'

أَبِّ بعض علما نے کہا: اہلِ مغرب کی زبان میں اس کامعنیٰ '' خشک گھاس'' ہے۔اس قول کو شیدلہ نے نقل کیا۔

ابُلَعِی: ابن ابی حاتم نے اللہ تعالی کے قول: "اِبُلَعِی مَاءَ كِ" (هود/٤٤) كے بارے میں وَہُب بن مُنَّبِہ سے تخ تنج كی كہ مبشی زبان میں "ابلعی"كامعنی ہے "تو یانی كونگل جا"۔

أخلد: واُسطى نے ارشاد میں کہا:عبرانی زبان میں اُخُلَدَ اِلَٰی الْاَ رُضِ (الأعراف/١٧٦) جمعنی"ر کن ہے۔ یعنی''وہ زمین کی طرف مائل ہوکراس پرمقیم ہوگیا''

أرَائِك: ابن جوزى نے "فنون الافنان" میں نقل کیا کہ یہ بیشی زبان کا لفظ ہے جس کامعنی

سُرُر یعن''تخوں''ہے۔

اسُتَبُرَ ق: اُبن الِي حاتم نے ضَحًا ک سے تخریج کی کہ زبانِ عجم میں اِس کامعنیٰ ہے'' ایک شم کا دبیزریشمی کپڑا''۔

اً سُفًا ر:واسِطی نے "ار شاد "میں کہا کہ سریانی زبان میں "کُتُبّ" بیعی "کتابوں" کے معنیٰ میں ہے۔ معنیٰ میں ہے۔

اصُرِی: ابوالقاسم نے "لغات القران" میں کہا:اصر نبطی زبان میں" عہد" کے عنیٰ میں آیا ہے۔ اَّ کُوَاب: ابن بَوزی نِفل کیا کہ بطی زبان میں" کوزوں" کے معنیٰ میں ہے۔ اِنَاهُ: اہل مغرب کی زبان میں" کینا" کے معنیٰ میں ہے۔

اُوَّاہُ: ابوالشّیخ ابنِ حِبَّان نے بطریقِ عکرمہ،حضرت عبداللّٰہ بن عباس سے تخریّ کی کہ آپ نے فرمایا:اُوَّاہ حبثی زبان میں''یقین کرنے والا'' کے معنیٰ میں ہے۔اور اس کے دوسرے معنی بھی بتائے گئے میں۔

چندا ہم قواعد جن سے واقفیت مفسر کے لئے ضروری ہے

صميركا مرجع بفيركا ايك ايبا مرجع بهونا ضرورى به بس كى طرف وه ضمير راجع بو مرجع يا تو لفظ بوگا جو ضمير كا مرجع بايبا الفظ بوگا جو شمير كه مطابق بوگا - بيب "وَنَادَىٰ نُوحُ ابْنَهُ" (ا) (هو د ٢١) "وَعَصَىٰ ادَمُ رَبَّهُ (٢) (طه / ٢١) "إِذَا أَ خُرَجَ يَدَهُ لَمُ يَكُدُ يَرَاهَا" (النور / ٤) يا مرجع مُتَضَمِّنُ يعنى كى لفظ كَ مِن مِيل بوگا - بيب "إِغَدِلُوا هُو أَقُرَبُ لِلتَّقُوَى "(المائدة آ/٨) عدل كروه و يعنى عدل بتقوى لفظ كَ مِن مِيل بوگا في أَقُرَبُ لِلتَّقُوى "(المائدة آ/٨) عدل كروه و يعنى عدل بتقوى الفظ كَ مِيب ترب بيب يا كوكى لفظ اس (مرجع) بر البَّرِ المُناولات كركا - بيب "إِنَّا أَنْزَلُنه "٣) (ألقدر /١) يبال "ه "ضمير منصوب منصل كا مرجع بقر آن به كيول كدلفظ انزال التزاماً اس بر دلالت كرما به اور جيب "فَمَنُ عُفِي لَهُ مَنُ أَخِيهِ شِي " فَاتَبًا عَبِالْمَعُرُوفِ وَأَدًا " النَّهِ بِالْحَسَانِ" (١٨) جيب "فَعَنى لَهُ مَنُ أَخِيهِ شِي " فَاتَبًا عَبِالْمَعُرُوفِ وَأَدًا " النَهِ بِالْحَسَانِ" (١٨) عن فعلى ماضى مجهول "عُفِي "ليك "عَافِي "يعنى اليه معاف كرفي والحكومة تأبي عبيلا ور (البقرة / ١٧٨) إلى مين فعلى ماضى مجهول "عُفِي "ليك "عَافِي "يعنى اليه معاف كرفي والحسَان "(١٥) عن معلى مرجع لفظ ضمير كه بعد مركم والي مين فعلى ماضى مجهول "عُفِي "ليك "عَافِي " في الله على الله عن من أُخِيهِ من فَلْ الله عن فَنُولُ مِيهُ الله عن فَنُولِهِ مُ الله عن فَنُولِهِ مَالَعُ عَن ذُنُولِهِ الله قالَمُ الله عن فَلْ مَن فَلْهُ عَن ذَنُولِهِ الله قالَون (الوحمن ١٩٨)" (القصص ١٨٨) " وَلَا يَسُلُولُ عَن ذَنُهِ النُسٌ وَ لَا جَانٌ " (الرحمن ٣٩)" تواس

<sup>[</sup>۱] اورنوح نے اپنے بیٹے کو پکارا۔ [۲] اور آ دم سے اپنے رب کے تھم میں لغزش ہوئی۔ [۳] جب اپنا ہاتھ نکالے تو سوجھائی دیتا معلوم نہ ہو۔ [۴]" بے شک ہم نے اسے (قر آن کو) نازل کیا۔" [۵]" تو جس کے لیے اس کے (مقتول) بھائی کی طرف سے بچھ معافی ہوئی تو بھلائی سے تقاضا ہواور انچھی طرح ادا"[۲]" تو اپنے جی میں موسی نے خوف پایا"۔[۷]" اور مجرموں سے ان کے گنا ہوں کی پوچھ نہیں۔"

دن گنه گار کے گناہ کی پوچھ نہ ہو گی کی آ دمی اور جن ہے۔''

کبھی ضمیر صرف 'لفظِ مذکور' کی طرف راجع ہوتی ہے۔ اس کے معنیٰ کی طرف راجع نہیں ہوتی ہے۔ اس کے معنیٰ کی طرف راجع نہیں ہوتی ہے۔ اس کے معنیٰ کی طرف راجع نہیں ہوتی ہے۔ اس کے مقردُ مِنُ مُعَمَّرُ مِنُ مُعَمَّرُ وَلَا يُنْقَصُ مِنُ عُمْرِهِ إِلَّا فِی کِتْبِ" (فاطِر/۱۱)(۱)میں عمره کی ضمیر محرور متصل ، صرف لفظا "معمر" کی طرف راجع ہے۔ کیوں کہ اس ضمیر سے مراد' دوسرا معمر شخص نہیں۔

کبنی ضمیرکسی شے کے لفظ کی طرف تو عائد ہوتی ہے گراس ضمیر سے مرادوہ شے نہیں بلکہ اس کی جنس ہوتی ہے۔ زخشری کے قول کے مطابق اس کی مثال اللہ تعالیٰ کا بیار شاد ہے "اِنُ یُکُنُ عَنیناً اُو فَقِیرًا فَاللّٰهُ أَوُلَیٰ بِهِمَا"(۲) (النساء/۱۳۵) کیوں کہ اس میں "بھما"کی ضمیر شنیہ سے مرادجنسِ فقیر اورجنسِ غنی ہے۔ بیاس لیے کہ دونوں جنسوں پر "غنیا أو فقیر ا"ولالت کرر ہاہے۔ اگر ضمیر صرف اسی مشہود علیہ کی طرف راجع ہوتی جس کے متعلق کلام فر مایا گیا توضمیر واحد ہوتی نہ کہ تثنیہ۔

بھی ضمیر تثنیہ ذکر کی جاتی ہے۔ مگر وہ دو مذکور میں سے کسی ایک ہی کی طرف راجع ہوتی ہے۔ جیسے "یَخُورُ جُ مِنْهُمَا اللَّوُّلُوُّوَالُمَرُ جَانُ "(الرحمٰن ۲۲) میں "منهما" کی ضمیر تثنیہ میٹھے اور کھارے پانی والے دوسمندروں میں سے ایک ہی کی طرف راجع ہے۔ کیوں کہ موتی اور مونگاان میں سے صرف ایک (کھارے سمندر) سے نکاتا ہے دونوں سے نہیں۔

رَمِع ایک شے ہوتی اللہ دوسری شے ہوتی ہوئی اس کا مرجع وہ شے ہیں بلکہ دوسری شے ہوتی ہے۔ جیسے: "وَلَقَدُ خَلَقُنَا اللّا نُسَانَ مِنُ سُللّةٍ مِّنُ طِیْنٍ " (المؤمنون /۱۲) (٣) پھر فرمایا: "ثُمَّ عَلَیٰهُ نُطُفَةً " (المؤمنون /۱۳) (۵) اس میں "جعلنه "کی ضمیر منصوب متصل ،حضرت آ دم کے لیے ہیں بلکہ ان کی اولا د کے لیے ہے۔ کیول کہ حضرت آ دم کی تخلیق نطفے سے نہیں ہوئی۔ یہی باب استخدام ہے اور اسی قبیل سے اللہ تعالی کا یہ قول بھی ہے: "لاَ تَسُعُلُو ا عَنُ أَشُیآ ءَ اِنُ تُبُدَ لَکُمُ اَسُعُو کُمُ" (المائدة /۱۰۱) پھر فرمایا: "قَدُ سَأَ لَهَا قَوْمٌ "(٤) (المائدة /۱۰۱) "سالھا "کی ضمیر "ها" سے کھروسری اشیام را د ہیں جو پہلے ذکر شدہ لفظ "اشیاء" سے مفہوم ہور ہی ہیں۔ مخمیر "ها" سے کھی ضمیر اس شے کے مُلا بِس کی طرف عائد ہوتی ہے جس (شے) کے لیے وہ ملا بس

<sup>(</sup>۱)اورجس بڑی عمروالے کو عمر دی جائے یا جس کسی کی عمر کم رکھی جائے ، بیسب ایک کتاب میں ہے۔[۲] جس پر گواہی دوو غنی ہویا فقیر ، بہر حال اللّٰہ کواس کا سب سے زیادہ اختیار ہے۔[۳] ان میں سے موتی اور موزگا نکلتا ہے۔[۴] ہم نے انسان یعنی آ دم کو کشید کی ہوئی مٹی سے بیدا فر مایا۔ [۵] پھر (ہم نے )اسے پانی کی بوند کیا۔[۲] ایس باتیں نہ پوچھو جوتم پر ظاہر کی جائیں توسمسیں بری کلیس۔[۲] تم سے اگلی ایک قوم نے آخیس پوچھا۔ ۔(یعنی دوسری باتوں کے بارے میں پوچھا)

ہے۔جیسے:"اِلَّا عَشِینَةً أَوُ صُحْهَا"(۱) (الدازعات/٤٦) یہاں "ضُحْهَا" ہے مراد "ضُحَیٰ بَوْمِهَا" ہے۔ بیعن شام کے دن کا وقتِ چاشت کیوں کہ شام کا وقتِ چاشت کیوں کہ شام کا وقتِ جاشت ہوتا ہی نہیں۔اور" یوم" (دن)"عشیة " (شام) کومُلَا بِس یعنی شام پر شمتل ہے۔

#### قاعده

عاقلات کی جمع کی طرف خمیرا کتر صیغه جمع کے ساتھ ہی عائد ہوتی ہے۔خواہ وہ جمع قلت ہو یا جمع کرت ۔ جیسے "وَالُولِدَثُ یُرُضِعُنَ أَوُلَادَهُنَّ حَوُلَیْنِ کَامِلَیْنِ" (۲) (البقرة / ۲۲۸) البقرة / ۲۲۸) میلی مثال میں "ن ضمیر جمع او البقرة / ۲۲۸) کی مثال میں "ن ضمیر جمع مؤنث "الوالدات" کی طرف اور دوسری مثال میں "ن شمیر جمع مؤنث "المطلقات" کی طرف راجع ہوئث "الوالدات کی طرف راجع ہے۔ لیکن اللہ تعالی کے قول او رواج مُطَهَّرَةٌ" (۳) (البقرة / ۲۵ ال عمر ان / ۱۵ – النساء / ۷۵) میں مطهرة" صیغه مفرد آیا جس میں "هی شمیر متتر مرفوع واحد ہے جو "زوج "کی جمع "أزواج" کی طرف راجع ہے "مطهرات" بصیغه جمع نه آیا۔

لیکن غیرعاقل کی جمع کثرت میں اکثر ضمیر مفرداور جمع قلت میں اکثر ضمیر جمع آتی ہے۔اور قرآن کریم میں ایک مقام پر دونوں ضمیر ہیں جمع ہوگئ ہیں۔ارشاد ہے: "إِنَّ عِدَّةَ الشَّهُورِ عِنْدَ اللهِ الْمَنَا عَشَرَ شَهُرًا" (التوبة / ٣٦) (الی قوله تعالیٰ:مِنْهَآ أُ رُبَعَةٌ حُرمٌ") \_\_\_\_ "منها" میں ضمیر "ها" صیغهٔ اِفْرَادُ کے ساتھ "الشهور" کی طرف عائد ہے جو جمع کثرت ہے۔اس کے بعد افرمایا: "فَلَا تَظُلِمُوا فِیُهِنَّ "اِس میں "أربعة حرم" کی طرف ضمیرعائد ہے اور بیج عقلت کے لیے ہے۔

#### قاعره

اگر ضمیروں میں لفظ اور معنیٰ دونوں کی رعایت ، مقصود ہوتو سب سے پہلے لفظ کی رعایت کرتے ہوئے اس کی طرف ضمیر مفرد عائد کی جائے گی اُس کے بعد معنیٰ کی رعایت سے ضمیر جمع عائد ہوگی۔ قرآن کریم کا عام طریقہ یہی ہے۔ ارشاد ہوا: "وَ مِنَ النَّاسِ مَنَ یَّقُولُ امَنَّا بِاللَّهِ وَبِالْیَوْمِ اللَّهِ وَبِالْیَوْمِ اللَّهِ وَبِالْیَوْمِ اللَّهِ وَبِاللَّهِ وَبِاللَّهُ وَبِاللَّهِ وَبِاللَّهُ وَالْمِولَ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا عَلَى مَا عَلَمُ مِعْمِ مِعْمُ وَمِا مُعْمَالِ مَا مِلْ اللَّهُ وَالْمُعْمُ وَالْمُولُولُ اللْمَولُ وَلَا مُعْمَالِ مِعْلَا مِاللَّهُ وَالْمَالِ مِنْ اللَّهُ وَلَا مُعْمَالِ مُعْمَالِ مَا مُعْمَالِ مِعْلَى مَا عَاللَهُ مِلْمُولُ وَاللَّهُ وَالْمُولُولُ وَالْمُعْمَالِ مُولَى اللَّهُ وَلَا مُعْمَالِهُ وَالْمُولُولُ وَلَا مُعْمَالِ مُعْلَى مُعْلِي مُعْلِي اللَّهُ وَالْمُولُولُ وَلَا مُعْمَالِ مُعْلَى مُعْلِي اللْمُولُ وَالْمُعْلَى اللْمُعْلَى اللْمُولُ وَالْمُعْلِي وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُعْلَى اللَّهُ مُعْلَى مِعْلَى مُعْلِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ الْمُعْلَى مُعْلَى اللَّهُ وَلَا مُعْلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَالْمُولُولُ وَلَا اللَّهُ مُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ وَالْمُعْلَى اللَّهُ وَالْمُعْلَى اللَّهُ وَالْمُعْلِي وَالْمُعْلَى اللْمُعْلَى اللَّهُ وَالْمُعْلَى اللَّهُ وَالْمُعْلِي الْمُعْلَى اللْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُولُ وَالْمُعْلِي الْمُعْلِي اللْمُعْلِي اللْمُعْلِي الْمُعْلِي ال

[۱] پوری آیت اس طرح ہے: کَاتَنَهُمْ یَوُمَ یَرَوُنَهَا لَمُ یَلَبُنُوا اِلَّا عَشِیَّةً اَوُ صُحْهَا: گویاجس دن وہ اسے دیکھیں گے (توخیال کریں گے کہ) دنیا میں ندہ ہے تھے گرایک شام یاس کے دن چڑھے۔ [۲] اور ما کیں دودھ پلا کیں اپنے بچوں کو پورے دوبرس۔[۳] اور طلاق والیاں اپنی جانوں کوروکے رہیں تین میں تین میں اللہ کی تراب میں ، جب سے رہیں تین میں جب سے اس نے آسان وز بین بنائے۔ ان میں چار حرمت والے ہیں۔ تو ان مہینوں میں اپنی جانوں پر ظلم نہ کرو۔ [۲] اور پچھلوگ کہتے ہیں کہ ہم اللہ اور پچھلے دن پر ایمان لائے اور وہ ایمان والے ہیں۔

10

جَعِ آئی۔ إِی طرح "وَ مِنْهُمُ مَّنُ يَّسُتَمِعُ الْيُكَ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمُ أَكِنَّةً" (الأنعام/٢٥) اور "وَمِنْهُمُ مَنُ يَّقُولُ ائْذَنُ لِى وَلَا تَفُتِنِى ،اللَّافِى الفِتُنَةِ سَقَطُوا " (٢) (التوبة / ٤٩) ميں ہے۔

اور "وَمِنْهُمُ مَنُ يَّقُولُ ائْذَنُ لِى وَلَا تَفُتِنِى ،اللَّافِى الفِتُنَةِ سَقَطُوا " (التوبة / ٤٩) ميں ہے۔

تضخام الدين عراقی نے فرمايا: قرآن ميں صرف ايک جگه پہلے ، معنیٰ كاعتباركوران قرارويا گيا۔ ارشاد بارى ہے: "وَ قَالُوا مَا فِي بُطُونِ هٰذِهِ اللَّا نُعَامِ خَالِصَةٌ لِّذُكُورِنَا وَمُحَرَّمٌ عَلَى اللهُ وَاحِنَا " (الأنعام / ٢٥) كيوں كه اس مثال ميں معنی "ما" پر حمل كرنے كے سبب پہلے افظ "خالصة "تا ہے تا نيث كے ساتھ ، مؤنث آيا ، پھرلفظ "ما" كے لحاظ ہے "محرم" ذكر آيا۔ لفظ "خالصة "تا ہے تا نيث كے ساتھ ، مؤنث آيا ، پھرلفظ "ما" كے لحاظ ہے "محرم" ذكر آيا۔

## تعريف وتنكيركا قاعده

تعریف و تنگیر میں سے ہرایک کے استعال کا ایک خاص مقام ہے جو دوسرے کے لاکق اور موز وں نہیں ۔اس لیے ہم دونوں کے اُسباب الگ الگ ذکر کریں گے۔

## أشياب ينكير

[۱] وحدت مراولينا جيسے: "وَضَرَبَ اللهُ مَثَلًا رَّ جُلًا فِيهِ شُرَكَآءُ مُتَشَاكِسُونَ وَ رَجُلًا سَلَماً لِّرَجُل "(٣) (الزُمَر/٢٩)

[۲] نوع مراد لینا جیسے : "هذا ذِکْرْ (ص/٤٩) "بید ایک قتم کا ذکر ہے۔" "وَعَلَیٓ اَبُصَارِهِمُ غِشَاوَةً" (البقرة /٧) یعنی ان کی آنھوں پر ایک بجیب قتم کا ایسا پردہ پڑا ہوا ہے جس سے لوگ متعارف ہی نہیں کیوں کہ اس پردے نے جو پچھ چھپادیا اسے اورکوئی پردہ چھپاہی نہیں سکتا۔ "وَلَنَجِدَنَّهُمُ أَحُرَصَ النَّاسِ عَلَیٰ حَیَوْةٍ" (البقرة /٩٦) یہاں "حیوة" سے ایک خاص نوع کی زندگی مراد ہے یعنی مستقبل میں زیادتی حیات کا تم انھیں ضرور تمام لوگوں سے زیادہ حریص پاؤگے۔ کیوں کہ حص نہ قوماضی کی ہوتی ہے نہ حاضر کی۔ مگر اللہ تعالی کا قول "وَالله حَلَقَ کُلَّ دَابَّةٍ مِّنُ بِاوَلَ کَا الله رَاہِ عَلَى اللہ تعالی نے چو پایوں گا انواع میں سے ہرنوع کو پانی (نطفی) کی انواع میں سے ایک نوع سے یا چو پایوں کے آفراد میں سے ہرفر و کونطفوں کے افراد میں سے ایک فردسے پیدا کیا۔

[س] تعظیم: یعنی شے اس بات سے عظیم تر ہے کہ اس کی تعیین کی جائے اور اسے معرفہ بناجائے۔اس لیے اسے نکرہ ہی رکھا گیا۔جیسے: "فَأَ ذَنُوا بِحَرُبٍ" (البقرۃ/۲۷۹) تو تم یقین کرو

[۱] اوران میں کوئی وہ ہے جوتم صاری طرف کان لگاتا ہے۔ اور ہم نے ان کے دلوں پر غلاف کردیے ہیں۔[۲] اوران میں کوئی تم سے یوں عرض کرتا ہے کہ جھے رخصت و بچیے اور فقنہ میں نہ ڈالیے سن لووہ فقنہ ہی میں پڑے۔[۳] اور بولے جوان مویشیوں کے پیٹ میں ہے وہ نرا ہمارے مردوں کا ہے اور ہماری عورتوں پرحرام ہے۔[۴] اللہ ایک شل بیان فرما تا ہے، ایک غلام میں کئی بدخوآ قاشر یک اورا یک نرے ایک مولی کا۔ **اہم علوم قرآن** ایک جنگ کا، یعنی ایک جنگ عظیم کایقین کرو۔

[ م ] تكثير: جيس "أئِنَّ لَنَا لَأ جُراً " (الشعراء / ٤) "كيا بهار بي القيني طور بركثير ووافر معاوضه موكًا "- اورارشادِ بارى : "وَإِنْ يُكَدِّبُوكَ فَقَدْ كُدِّ بَتْ رُسُلٌ مِّنُ قَبُلِكَ "(فاطِر /٤) مين بیک وقت تعظیم وتکثیر دونوں کا احتمال ہے۔''اگر وہ شمصیں تبطلا کیں تو تم سے پہلے بھی''بہت ہے'' '' باعظمت''رسولول کوجھٹلا یا جا چکا۔''

[4] تحقیر: یعنی کسی کی شان اتنی گری ہوئی ہو کہ تعریف تعیین کے لائق نہ ہو۔ جیسے: "وَإِنُ تَّظُنُّ اِ لاظَنَّا" (ألحاثية/٣٢)" يعني بممحض ايك حقير كمان ركھتے ہيں جوكسى اعتبار وشار كے لائق نہيں۔" [٢] تقليل: "وَرِضُوانٌ مِّنَ اللهِ أَكْبَرُ" "الله كي قليل رضا ، جنتوں سے كہيں زيادہ برى ہے۔''اس کیے کہ یہی رضا وخوشنو دی ہرسعادت وخوش بختی کی اصل اور بنیا دہے۔

قَلِيُلٌ مِّنُكَ يَكُفِينِيُ وَلَكِنُ قَلِيُلُكَ لَا يُقَالُ لَهُ قَلِيلُ '' تیری قلیل عطامیرے لیے کافی ہوتی ہے۔ لیکن تیرے قلیل کقلیل نہیں کہا جا تا۔''

أشباب تعريف

[ا]تعریف بالاضار:یاس لیے ہوتی ہے کہ مقام یا تو مقام تکلّم ہے یا مقام خطاب یا مقام غُیُبٹ۔ [٢] تعریف بالعلمیة : یکسی شے کے ساتھ مخصوص اسم کے ذریعے اس شی معین کو براہ راست وْمِنِ سَامِع مِينَ حَاضر كُرنَ كَ لِي مُوتَى بِ-جِيسِ : "قُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ "(ألاخلاص/١) "تم فرماؤوہ الله ایک ہے۔ 'اس مثال میں فراتِ باری تعالیٰ کے ساتھ مخصوص اسم "الله" کے ذریعہ ذات بارى كوذمن سامع مين براوراست مستَعَفَر كيا كيا-"مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللهِ "(ألفتح/٢٩)إس مثال میں ذات ِرسالت مآب صلی الله تعالی علیه وسلم کے ساتھ خاص اسم "محمد" کے ذریعہ ذات ِرسالت كواسْتِقْلَا لأذهنِ سامع ميں مستحَفَرُ كيا گيا۔

یہ تعریف تعظیم یا اہانت کے لیے بھی آتی ہے۔

تعظيم: جيسے اللّٰدتعالیٰ كاحضرت يعقوب كوان كے لقب "إِسُرَائِيُل" سے ذكر كرنا۔إس ميں آپ کی مرح وتعظیم اس طور پر ہے کہ اس کامعنی ہے "صَفُو ةُ اللّٰهِ "اللّٰد کا برگزیدہ بندہ یا "سَرِیُّ الله "الله كاشريف وبلندم تنه بنده -

المانت: جيس الله تعالى كاقول "تَبَّتُ يَدَآ أَبِي لَهَبٍ " (تبت/ ١) "ابولهب كرونون الته ہلاک ہوجا نیں۔'' ابولہب کا اصل نام عبدالعرِّ کی تھا۔ لیکن اس مثال میں اس کی کنیت "ابولہب' (شعلے والا) کا ذکر اہانت کے لیے کیا گیا۔ اس میں ایک نکتہ ہے تھی ہے کہ بیکنیت اس کے جہنمی ہونے سے کنا ہے ہے۔
[س] تعریف بالاشارہ: یہ شے کومحسوں طور پر ذہن سامع میں حاضر کر کے دوسرے سے بالکل جداا ورممتاز کرنے کے لیے ہوتی ہے۔ جیسے: "هذا خَلُقُ اللهِ فَأَرُونِیُ مَاذَا خَلَقَ اللّٰهِ فَأَرُونِیُ مَاذَا خَلَقَ اللّٰهِ عَلَٰ رُونِیُ مَاذَا خَلَقَ اللّٰهِ عَلَٰ رُونِیُ مَاذَا خَلَقَ اللّٰهِ فَارُونِیُ مَاذَا جَلَقَ اللّٰهِ عُصِوں مور پر آئھوں سے دکھر ہے ہو، اللّٰد کا پیدا کیا ہوا ہے تو اب مجھے وہ دکھاؤ جے اللّٰہ کے علاوہ دوسروں نے پیدا کیا۔''

پیسامع کی غَباَ وَت وکند زبنی پرتعریض کرنے کے لیے بھی آتی ہے کہ وہ اتنا کند ذہن اور ناسمجھ ہے کہ بغیراشار وَجِئے اس کے نز دیک کوئی شے متاز ہی نہیں ہوتی ۔ یہی مذکور ہ بالا آبتِ کریمہاں کی مثال بھی بن سکتی ہے۔ یعنی سامع اتناغی ہے کہ اللہ کی مخلوق کی طرف ''ھذَا" کے ذریعہ جب تک اشار وُسید نہ کر دیا جائے وہ سمجھ ہی نہیں سکتا کہ وہ خدا کی مخلوق ہے۔

ف شے کے قریب ہونے کے سبب اس کی تحقیر کے لیے بھی آتی ہے۔ جیسے کفار کے بیا توال:

معبودوں کو برا

معبودوں کو برا

کہتا ہے۔ " الْهٰذَاالَّذِی بَعَتَ اللّٰهُ رَسُولًا " (الفرقان / ۱۶) " کیا یہی وہ تقیر شخص ہے جو تمھار ہے معبودوں کو برا

کہتا ہے۔ " "أهذَاالَّذِی بَعَتَ اللّٰهُ رَسُولًا " (الفرقان / ۱۶) " کیا یہی وہ معمولی شخص ہے جسے الله فرسول بنا کر بھیجا۔ " " مَا ذَآ اَرَادَ اللّٰهُ بِهٰذَامَثَلًا "(البقرة / ۲۲) " اس تقیر مثال سے اللہ کا کیا مقسود ہے؟ "اور جیسے ارشاد باری تعالی ہے۔ "وَمَا هذِهِ الْحَيولُ قُ اللّٰهُ نَيَاالَّا لَهُو وَ لَعِبٌ " (العنكبوت / ۲۶) " بید تقیر دنیوی زندگی تو محض لہوولعب ہے۔ "

فَ شَرِي كَوْ وَرَهُونِ كَ سِبِ اسْ كَاتَعْظِيم كَ لِي بَهِي آتَى ہے۔ جیسے: "ذَٰلِكَ الْكِتَٰبُ لَا رَيْبَ وَيْهِ" (أَلْبَقَرة /٢)" وہ بلندر تبه كتاب (قرآن كريم) كوئى شك كى جگه ہيں۔ "اس مثال ميں اثنارهٔ بعيدلا كرقر آن كے بُعْدِ مرتبہ ورِفْعَتِ مقام كى طرف اشاره مقصود ہے۔

تعریف بالموصولیة: یکسی شے کواس کے خاص نام سے ذکر کرنے کو ناپند کرنے کے سبب الی جاتی ہے۔ خواہ یہ ناپندیدگی اس کو خفی رکھنے یا اس کی تو بین کرنے کے لیے ہو یا کسی اور وجہ سے ہو۔ جیسے: (وَالَّذِی قَالُ لِوَالِدَیُهِ أُفِّ لَـُکُمَا ، الأحقاف / ۱۷)' اور وہ جس نے اپنے مال باپ سے کہا: اف تم سے دل پک گیا'' (وَرَاوَدَتُهُ الَّتِی هُوَ فِی بَیْتِهَا، یوسف / ۲۳) "اوراس (مورت) نے بدکاری کے لیے اسے پھسلایا جس کے گھر میں وہ تھا۔''

بَهِ تَعْرَيْف بِالْمُوصُولِية عَمُوم كَ لِيهَ آتى ہے۔ جيسے: (إِنَّ الَّذِيُنَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ السَّغَامُواتَتَنَزُّلُ عَلَيْهِمُ الْمَالِيُكُةُ ، حَم السجدة (٣٠) "بيتك جن لوگول نے كہا كمالله مارارب

ہے پھرای پرقائم رہے ان پر فرضتے اترتے ہیں۔" (وَالَّذِینَ جَاهَدُوا فِیْنَا لَنَهُدِینَّهُمُ سُبُلَنَا ، العنکبوت روم انھیں اپنے راستے دکھا العنکبوت روم ہم انھیں اپنے راستے دکھا ویں گے۔" (إِنَّ الَّذِینَ یَسُتَکْبِرُونَ عَنُ عِبَادَتِی سَیَدُخُلُونَ جَهَنَّمَ ، غافر ر ، ۲) "بیتک جولوگ گھمنڈ کے سبیب ہماری عبادت سے منہ موڑتے ہیں وہ جلد جہنم ہیں داخل ہوں گے۔"

یہاں اختصاراس طور پر ہے کہ اگر حضرت موئی پر ورم خصیہ کا الزام رکھنے والے تمام لوگوں کا نام ذکر کیا جاتا تو بات طویل ہو جاتی ۔

یہ مثال عموم کے لیے نہیں ہو علق کیوں کہ تمام بنی اسرائیل نے آپ پر ورم خصیہ کا الزام نہیں لگایا تھا۔

دوسرا قاعده

جب کوئی اسم دوبار ذکر کیا جائے تو اس کے جارا حوال ہوتے ہیں۔ [۱] دونوں معرفہ ہوں [۲] دونوں معرفہ ہوں [۲] دونوں نکرہ ہودوم معرفہ [۴] اول معرفہ ہودوم نکرہ۔

اگر دونوں معرفہ ہوں تو اکثر یہ ہوتا ہے کہ ٹانی سے اول ہی مراد ہوتا ہے اس لیے کہ لام یا اضافت میں اصل یہ ہے کہ عہد کے لیے ہوں یعنی معہود اور متعین شی پر ولالت کریں ۔ جیے: را تھ بِنَالصَّرَاطَ النَّمسُتَقِیمُ (الفاتحہ / ۲) (صِرَاطَ الَّذِینَ أَنْعَمُتَ عَلَیْهِمُ ، الفاتحہ / ۷) (وَقِهِمُ السَّیْنَاتِ وَمَنُ تَقِ السَّیْنَاتِ یَوْمَئِذِ فَقَدُ رَحِمْتُه ، غافر / ۹) "اور انصیں گنا ہوں کی شامت سے السَّیْنَاتِ وَمَنُ تَقِ السَّیْنَاتِ یَوْمَئِذِ فَقَدُ رَحِمْتُه ، غافر / ۹) "اور انصی گنا ہوں کی شامت سے بچائے تو بیشک تو نے اس پر دحم فر مایا۔"

اگردونوں نکرہ ہوں تو اکثر میہ ہوتا ہے کہ دوسرے سے اول مراد نہیں ہوتا ،اس لیے کہ اگر ٹانی سے اول ہی مراد ہوتا تو مناسب میتھا کہ ٹانی کومعرفہ لا یا جائے اس لیے کہ معہود سابق کو بتانے کے لیے معرفہ لا نا ہی مناسب ہوتا ہے۔ جیسے: ﴿ اللّٰهُ الَّذِی خَلَقَکُمُ مِّنُ ضُعُفٍ ، ثُمَّ جَعَلَ مِنُ بَعُدِ ضُعُفٍ فَوَّةً ، ثُمَّ جَعَلَ مِنُ بَعُدِ فَوَّةً ضُعُفًا وَّشَبُبَةً ، الروم / ٤٥) "اللہ ہے جس نے محس ابتدا میں کمزور بنایا، پھر تعصیں ناتوانی سے طاقت بخشی ، پھر قوت کے بعد کمزوری اور بڑھا یا دیا۔"

اس مثال میں کلمہ ُضعف تین بارآیا ہے اور تینوں جگہ نکرہ ہے لیکن تینوں سے مرادایک نہیں بلکہ پہلے ضعف سے نطفہ ، دوسر مے ضعف سے طفولیت اور تیسر مے ضعف سے بڑھایا مراد ہے۔ ے متعلقَ فَرِ مایا: ہرگز ایک تنگی دوآ سانیوں پرغالب نہیں آئے گی۔

اگراسم اول نکرہ اور دوم معرفہ ہوتو عہد پر محمول ہونے کے سبب ثانی سے مراداول ہی ہوگا۔
جیے: (اُرُسَلُنَا اِلٰی فِرُ عَوُنَ رَسُولًا فَعَصٰی فِرُ عَوْنُ الرَّسُولَ ، المزمل / ١٦٠١) "ہم نے فرعون کی طرف رسول بھیجا تو فرعون نے اس رسول کا حکم نہ مانا۔ ' (فِیھامِصُبَاحٌ ، اَلْمِصُبَاحٌ فِیُ فَرَحُون کی طرف رسول بھیجا تو فرعون نے اس رسول کا حکم نہ مانا۔ ' (فِیھامِصُبَاحٌ ، اَلْمِصُبَاحُ فِیُ رُخَاجَةٍ ،اَلزُّ جَاجَةٌ کَا نَّهَا کَوُکَبٌ دُرِیٌ ، النور / ٣٥) "جس میں چراغ ہے، وہ چراغ ایک فانوس میں ہے، وہ فانوس گویا ایک ستارہ ہے موتی ساچمکتا۔ ' (اِنَّكَ لَتَهُدِ تَى اِلٰی صِراطٍ مُسْتَقِیمٌ مُن وَرَاطِ اللهِ اللَّذِیُ لَهُ مَا فِی السَّمُوٰتِ وَمَافِی الْأَرُضِ ، الشور ک / ٢٥،٥٥) "اور بیشک تم ضرور صراطِ اللهِ اللَّذِیُ لَهُ مَا فِی السَّمُوٰتِ وَمَافِی الْأَرُضِ ، الشور ک / ٢٥،٥٥) "اور بیشک تم ضرور سیر گی راہ کہ اس کا ہے جو کچھ آسانوں میں ہے اور جو کچھ زمین میں (ہے)۔ ' (مَا عَلَی الَّذِیْنَ یَظُلِمُوْنَ النَّاسَ ، الشور ی / ٢٠٤١) "ان پر مَا فَذَهُ وَافْسُ رَبِ جُولُوگُول رِظُمُ مُنَ النَّاسَ ، الشور ی / ٢٠٤١) "ان پر کے موافذ ہُنیں ، موافذ ہو آخو میں رہے جولوگول رظم کرتے ہیں۔'

اگراسم اول معرف اوراسم دوم نگره موتو مطلقاً نه بیکها درست موگا که نانی سے اول بی مراد ہے اور نه مطلقاً یہی کہنا صحیح موگا که نانی سے اول مراد نہیں بلکه اس صورت میں قرائن پر انحصار موگا۔ قرینہ بھی دونوں کے متفائر ہونے پر قائم ہوگا جیسے: (یَوُمَ نَقُومُ السَّاعَةُ یُقُسِمُ الْمُحْرِمُونَ مَا لَبِنُوا غَیُرَسَاعَةِ ، الروم / ٥٥) «جس دن قیامت قائم ہوگا تو جرم کرنے والے شمیں کھا کھا کر کہیں گے کہ وہ دنیا میں ایک ساعت سے زیادہ نہ رہے۔ 'اول [الساعة، معرفه] سے مراداور ہے اور ثانی [ساعه، مکره] سے مراداور ہے۔

اور بھی دونوں کے ایک ہونے پر قرید قائم ہوگا جیسے: (وَلَقَدُ ضَرَ بُنَالِلنَّاسِ فِی هٰذَا الْقُرانِ وَنُ كُلِّ مَثَلِ لَّعَلَّهُمُ يَتَذَكَّرُونَ ،قُرُا نَّا عَرَبِيًّا ، الزمر / ٢٧) "بیشک ہم نے اس قرآن یعنی عربی زبان میں اتر نے والے قرآن میں ہرطرح کہاوتیں بیان کردیں تاکہ لوگ نصیحت پذیر ہوں۔ "اول (هذاالقران) معرفہ ہے۔ ثانی [قرانا عربیا] نکرہ ہے گردونوں سے مرادایک ہے۔

لينتبير

شیخ بہاءالدین نے اپنی کتاب "عروس الافراح" اوران کے علاوہ دوسرے علمانے بھی فرمایا کہ ظاہریہ ہے کہ بیقاعدہ منضبط اور سیجے نہیں ہے کیوں کہ بہت می قرآنی آیات سے ٹوٹ جاتا ہے۔

## فشم اول میں وارد چندآیات جن سے قاعدہ ٹوٹ جاتا ہے۔

(هَلُ جَزَاءُ الْإِحْسَانِ الَّالَاِحُسَانُ الرحمن / ٢٠) "احسان كابدله احسان بى ہے۔ "
اس آیت کر بمہ میں دونوں اسم معرفہ ہیں مگراسم دوم سے اول مراد نہیں۔ (وَ كَتَبُنَا عَلَيْهِمُ اَنَّ النَّفُسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالْاَنُفَ بِالْاَنُفِ وَالْاَذُنَ بِالْلَاَذُنِ والسِّنَ بِالسِّنَ المائدة / ٤٥)

"اور ہم نے توریت میں ان پرواجب کیا کہ جان کے بدلے جان اور آئھ کے بدلے آئھ اور ناک کے بدلے ناک اور کان کے بدلے کان اور دانت کے بدلے دانت [ ہے] " (کُتِبَ عَلَيُکُمُ الْقِصَاصُ بدلے ناک اور کان کے بدلے کان اور دانت کے بدلے دانت [ ہے] " (کُتِبَ عَلَيُکُمُ الْقِصَاصُ بِد لَيْقَتُلَى الْلُحُرِّ بِالْكُرُّ بِالْعَبُدِ، وَالْاَنْتَى بِالْاَنْتَى ، البقرة / ٧٨) "تم پرفرض ہے کہ جو فی الفَقَتُلَى الْلُحُرِّ بِالْكُرُ بِالْعَبُدِ، وَالْاَنْتَى بِالْاَنْتَى ، البقرة / ٧٨) "تم پرفرض ہے کہ جو ناحق مارے جا میں ان کے خون کا بدلہ اوآزاد کے بدلے آزاد اور غلام کے بدلے غلام اور عورت کے بدلے عورت ۔ "

ان دونوں آیات کریمہ میں بھی'' ٹانی''سے''اول''مرادنہیں۔ (هَلُ اَتَیٰ عَلَی الْانسَانِ حِیُنٌ مِّنَ اللَّهُ مِلَ اَتَیٰ عَلَی الْانسَانِ مِنْ مِّنَ اللَّهُ مِلْ اَتَیٰ عَلَی الْانسان مِنْ اللَّهُ مِلْ اَیک وقت وہ گذرا کہ کہیں اس کانام بھی نہ تھا۔''

اس کے بعد فرمایا: (إنَّا خَلَقُنَا الله نُسَانَ مِنُ نُطُفَةٍ اَمُشَاجِ ، الانسان / ۲) "بیشک ہم نے آدمی کو بیدا کیا ملی ہوئی منی ہے۔ " یہاں" انسان اول " سے مراد حضرت آدم ہیں جب کہ "انسان ثانی " می اولاد ہے۔ (وَ کَذَٰلِكَ اَنُوَلُنَا اللّٰهُ الْكُتٰبَ فَالَّذِیُنَ اتَینُهُ مُ الْكِتٰبَ یُومِنُونَ بِهِ ، العنكبوت / ٤٧) "اورا ہے مجبوب یول ہی تمھاری طرف کتاب اتاری تو وہ جنھیں ہم نے کتاب عطافر مائی اس پرایمان لاتے ہیں۔ "

اس میں اسم اول "الکتاب" ہے مراد قرآن کریم ہے جب کہ" کتاب ثانی" ہے مراد توریت وانجیل ہیں۔

# فتم ثانی میں وارد چندآ یات جن سے قاعدہ مذکورہ ٹوٹ جا تا ہے۔

(هُوَ الَّذِیُ فِی السَّمَاءِ اِللهٌ وَفِی الاَرُضِ اِللهٌ ، الزخر ف / ٨٤) "اوروبی ہے آسان والول کا معبود اور زمین والوں کا معبود۔ ' (یَسُئُلُونَکَ عَنِ الشَّهُرِ الْحَرَامِ قِتَالِ فِیُهِ ،قُلُ قِتَالٌ فِیهِ کَامِعبود اور زمین والوں کا معبود۔ ' (یَسُئُلُونَکَ عَنِ الشَّهُرِ الْحَرَامِ قِتَالٍ فِیُهِ ،قُلُ قِتَالٌ فِیهِ کَامِیم ، الله والوں کا معبود کبیر ، البقرة / ٢١٧) "تم سے پوچھتے ہیں ماہ حرام میں لڑنے کا حکم ، تم فرماؤاس میں لڑنا بڑا گناہ ہے۔ ' ان دونوں آیات کریمہ میں الله اول اور الله ثانی اور قبال اول اور قبال ثانی سے ایک ہی معبود اور ایک ہی الله اول اور ایک ہی لڑائی مراد ہے حالال کہ دونوں تکرہ ہیں۔

# فتم ثالث میں وارد چندآیات جو قاعد ہُ مٰدکورہ کی ناقض ہیں۔

(فَلا جُنَاحَ عَلَيُهِمَا أَنُ يُصُلحَا بَيُنَهُ مَاصُلُحًا، وَالصَّلُحُ خَيْرٌ ، النساء / ١٢٨) "توان پرگناه بہیں کہ آپس میں صلح کرلیں اور صلح خوب ہے۔' (وَيُوْتِ کُلَّ ذِی فَضُلِ فَضُلَهُ ، هود /٣) "اور ہرفضیلت والے کواس کافضل پہنچائے گا۔''

(وَيَزِدُكُمُ قُوَّةً اِلَى قُوَّتِكُمُ، هود/ ٥٢) "اورتم ميں جتنی قوت ہے اس سے اور زياده [قوت] دےگا۔ " لِيَزُدُادُو آ اِيُمَانًا مَّعَ اِيُمَانِهِمُ، الفتح/٤) " تا كه آهيں يقين پر يقين بر ھے۔ " (زِدُنَاهُمُ عَذَابًا فَوُقَ الْعَذَابِ بِمَا كَانُوا يُفُسِدُونَ ، النحل/٨٨) " جم نے عذاب پر عذاب بر هايا بدلدان كے فسادكا۔ " (وَ مَا يَتَّبِعُ ٱكْثَرُهُمُ اِلَّا ظَنَّا إِنَّ الظَّنَّ لَا يُغَنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْعًا، يونس بر هايا بدلدان مين اكثر تو نهيں چلتے مَرمًان پر، بينك مَان قل كا يَجْه كام نهيں ديتا۔ " "اوران مين اكثر تو نهيں چلتے مَرمًان پر، بينك مَان قل كا يَجْه كام نهيں ديتا۔ "

ان تمام آیات میں ٹانی سے اول مراز نہیں۔

آیت "وَهُوَ الَّذِیُ فِی السَّمَاءِ اِللهٌ" کاعلامه طبی نے بیجواب دیا کہ بیباب تکرارہے ہے جس کا سبب ایک امرزائد کا افادہ ہے۔اس پر دلیل اس سے پہلے مذکور آیت کریمہ (سُبُحٰنَ رَبِّ

اجم علوم قر آ ن

السَّمُوٰتِ وَالْأَرُضِ ءَرَبِّ الْعَرُشِ عَمَّا يَصِفُونَ . الزخرف/٨٢) (١) مِين ربِ كابتكرار ذكر بـ اس تکرار کی وجداولا دکی نسبت ہے اُللہ تعالیٰ کومنز ہویا ک قرار دینے میں مبالغہ ہے جب کہ قاعد ہُ مٰہ کور ہ میں شرط میہ ہے کہ ایک اسم کا دوبار ذکر تکرار کے مقصد سے نہ ہو۔

#### افرادوجمع كاقاعده

 قرآن میں جہال بھی ارض کا ذکر ہوا مفرد ہی ہوا جمع نہیں ہوا کیوں کہ اس کی جمع ارضون تقتل ہے۔ای لیے جب تمام 'زمینوں' کاذکر فرمایاتو (وَمِنَ الاَرُضِ مِثْلَهُنَّ ، الطلاق/١٢)(٢) فرمایا۔ لیکن لفظ سماء کا ذکر بھی صیغہ جمع اور بھی صیغہ مفرد کے ساتھ مناسبِ مقام نکتول کی وجہ سے کیا گیا۔حاصل میر کہ جہاں لفظ سماہ سے عدد مراد لیا گیا وہاں صیغهٔ جمع لایا گیا جوعظمت و کثرت کی وسعت پرولالت كرتا م جيسے: (سَبَّحَ لِلهِ مَا فِي السَّمُوٰتِ ، الحديد/١ ، الحشر/١ ، الصف/١) ''اللّٰد کی پاکی بیان کی ان سب نے جوآ سانوں میں ہیں، لیعنی عظیم آ سانوں کے کثیر و بے شار سا کنان،خدا كى تبييح سے رطب اللمان ہيں۔" (تُسَبِّحُ لَهُ السَّمُونَ ، الاسراء/٤٤) "آسان اس كى ياكى بيان كرتے ہيں يعني ايك ہي آسان نہيں جي آسان نبيح كنال ہيں۔"

اورجهال جهت مراد بومال لفظ سماء كاذكرصيغة مفرد سي كيا كياجيسي: ( وَفِي السَّمَاءِ رِزُقُكُمُ الذاريات / ٢٢) "اورآسان كى طرف سے تمھارى روزى ہے۔ "(ءَ أَمِنْتُمُ مَّنُ فِي السَّمَاءِ أَنُ يَخُسِفَ بِكُمُ الأرُضَ ، الملك (١٦) "كياتم ال سے ندر ہوگئے جوتم سے بلند ہے كہميں زمین میں دھنسادے۔''

 "دیح" کاذکر بھی قرآن کریم میں کہیں جمع اور کہیں مفرد ہوا ہے۔ جہاں اس کاذکر بیان رحمت کے شمن میں ہواا ہے جمع لا یا گیااور جہاں عذاب کے شمن میں ذکر ہواا ہے مفر دلا یا گیا۔

ابن ابی حاتم وغیرہ نے حضرت ابی بن کعب سے تخریج کی: آپ نے فرمایا: قرآن کریم میں وارد ہرلفظ ریاح رحمت ہے اور ہرلفظ ریح عذاب ہے۔اسی کیے حدیث شریف میں وارد ہے:اللّٰهُمَّ اجُعَلُهَا رِيَاحًا وَّلاَ تَجُعَلُهَا رِيُحًا . "ا الله اسدياح كرد اسر حرين نهر"

اس میں حکمت رہے کہ ریاح رحمت (رحمت کی ہواوں) کی مختلف صفتیں ،ان کے چلنے کی مختلف جہتیں اور ان کے متعدد منافع ہوتے ہیں اور جب ان میں سے کوئی ایک ہوا تیز چلنے گئی ہے تو اس کی مقابل ایک دوسری ہوا چلا دی جاتی ہے جواس کے زورکوتو ڑ دیتی ہے۔

<sup>[1]</sup> یل کے آسان وزین کےرب کو عرش کےرب کوان باتوں سے جو بیاناتے ہیں -[۲] بوری آیت اس طرح ہے: اَللهُ الَّذِي خَلَقَ سَنعَ سُمُوتٍ وَمِنَ الأرْضِ مِنْلَهُنَّ: الله ع حس في سات آسان بنائ اور أخيس كي برابرزميني (بنائمي)\_

اس طرح دونوں ہواوں کے درمیان سے ایک الیی اطیف اور نرم خرام ہوا پیدا ہوتی ہے جو جانداروں اور پودوں کے لیے مفیداور نفع بخش ہوتی ہے۔اس لیے ریاح کا ذکر رحمت میں ہوا ۔لیکن چوں کہ عذاب میں ریح ایک ہی جہت وسمت ہے آتی ہے اور اس کی مقابل کوئی دوسری ہوانہیں ہوتی جواس کو دفع کرے اس لیے عذاب میں ریح کو واحد لایا گیا لیکن سور ہ پونس میں اللہ تعالی کا قول (وَجَرَیُنَ بِهِمُ بِرِیُحِ طَیِّبَةٍ ، یونس ۲۲) (۱) اس قاعد ہے سے دووجہوں سے خارج ہے:

[آ] وجَرَفَظُی: مقابلہ یعنی مثاکلہ ہے جواللہ تعالی کے قول: (رِیْحٌ عَاصِفٌ، یونس ۲۲)

میں ہے ۔ اور بعض اوقات مقابلہ (مثاکلہ) میں وہ بات جائز ہوتی ہے جو متقل طور پر جائز نہیں

ہوتی۔ جیسے: (وَمَکَرُوُا وَمَکَرُوُا وَمَکَرَ اللّٰهُ ،ال عمران / ٤٥) (٢) میں اللہ تعالیٰ کی طرف مکر کی نسبت

"مکروا" کے ساتھ مشاکلہ کی وجہ سے جائز ہے اس کے علاوہ کسی اور صورت میں خداکی طرف مکر کی نسبت جائز نہیں۔

[ا] هُوَ الَّذِي يُسَيِّرُ كُمُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ ، حَتَّى اِذَا كُنتُمُ فِي الْفُلُكِ وَجَرَيْنَ بِهِمُ بِرِيْحِ طَيَّبَةٍ وَّفَرِ حُواْ بِهَاجَاءَ تَهَا رِيْحٌ عَاصِفٌ: وہی ہے کہ تصیں خطک اور تری میں چلا تا ہے یہاں تک کہ جبتم مُثّق میں ہواوروہ اچھی ہوا ہے تصیں لے کرچلیں اور اس پرخوش ہوئے ،ان پرآندھی کا جمون کا آیا۔[۲] اور کا فرول نے مرکیا اور اللہ نے ان کے ہلاک کی خفیہ تدبیر فرمائی۔[۳] اگروہ چاہے تو ہواکوروک دے جس سے کشتیاں وریاکی پیٹے پر ظهری رہ جا کیں۔

• اى باب بح وافراد سے "نور" كومفرداور "ظلمات كوجمع ذكركرنا اورالله تعالى ك قول (وَلَا تَتَبِعُواالسُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمُ عَنُ سَبِيلِهِ الانعام ١٩٥١ [١]) ميں "سبيل الحق" (راه تل) كومفرداور "سبل الباطل" (راه باح) كومفرداور "سبل الباطل" (راه باح) كوجمع لانا بھى ہے۔ كيوں كدراه تق ايك بى ہے جب كه راه باطل متعدداور شاخ در شاخ ہوتی ہے۔ اور "ظلمات" بمنز له طريق باطل اور "نور" بمنزله طريق تن ہم بلكه در تقيقت نور وظلمات عين حق وباطل بين اسى ليے الله تعالى ك قول: (الله ولي الله ولي الله ولي الله ولي الله ولي الله ورقيقت الله الله الله الله ولي الله ولي الله ولي الله ولي المؤمنين "واحداور "اوليا، الكفار" جمع آيا۔ اس ليك كمونين كاولي ايك الله ہے اور كفار ك الرا بهت سے طاغوت بين۔ الكفار" جمع آيا۔ اس ليك كمونين كاولي ايك الله ہے اور كفار ك اوليا بهت سے طاغوت بين۔

● اسی باب جمع وافراد سے قرآن کریم میں "ناد" کا ہر جگہ مفرد واقع ہونا اور "جنة" کا جمع اور مفرد دونوں واقع ہونا اور "جنة" کا جمع ہونا اور مفرد دونوں واقع ہونا ہے۔اس لیے کہ جنت کی خلف انواع واقسام پر مشتمل ہیں تو جنت کا بلفظ جمع ہونا اچھا ہے اور نار صرف ایک مادً ہ ہے۔ دوسری وجہ بیہ ہے کہ 'جنت' رحمت ہے اور''نار' عذاب ہے لہذا''ریاح'' اور''ریک'' کے طور پر جنت کا جمع ہونا اور نار کامفرد ہونا مناسب ہے۔

اسى باب سے اللہ تعالیٰ کے قول: (فَمَالَنَا مِنُ شَافِعِینَ وَلَا صَدِیْقِ حَمِیمٍ، الشعراء/،۱۰[<sup>٣]</sup>)
 میں صدیق (دوست) کا مفرد ہونا اور شافعین (سفارش کرنے والوں) کا جمع ہونا بھی ہے۔

اس میں حکمت ہے ہے کہ عام طور پر سفارش کرنے والے کثیر اور دوست قلیل ہوتے ہیں۔
زخشری نے کہا: اگر کوئی شخص کسی ظالم کے ظلم وستم میں گرفتار ہوجائے تواس پر ترس کھا کراس کی سفارش کے لیے اس کے اہل شہر کی ایک کثیر جماعت اٹھ کھڑی ہوتی ہے اگر چہاس جماعت کے زیادہ تر افراد سے اس کی کوئی آشنائی نہ ہو۔ رہا سچا دوست تو وہ تو عُقاب کے انڈوں سے بھی زیادہ کمیاب ہے یعنی مخلص اور سے دوست بہت کم ملتے ہیں۔

• سمع کومفرد اور بھر کو جمع لانا بھی اسی باب سے ہے۔ سمع کومفرد لانے کی وجہ اس پر مصدریت کاغلبہ ہے برخلاف بھر کے کہ عضو بصارت (آنکھ) میں اس کا استعمال مشہور ہے۔
ایک اور وجہ بیر ہے کہ مع کا متعلق آوازیں ہیں جن کی حقیقت ایک ہے جب کہ بھر کا متعلق طرح طرح کی اشیااور عام موجودات ہیں جن کے حقائق ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔ یوں ہرایک طرح طرح کی اشیااور عام موجودات ہیں جن کے حقائق ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔ یوں ہرایک سے اس کے متعلق کی طرف اشارہ فرمادیا۔

<sup>[</sup>ا]اوراسلام کے علاوہ دوسری راہیں جیسے یہودیت ،نصرانیت وغیرہ اختیار نہ کرو کہ بیٹھیں اس کی راہ سے جدا کردیں گی۔[۲] اللہ والی ہے مسلمانوں کا ، انھیں اندھیریوں سے نور کی طرف نکالتا ہے اور کافروں کے حمایتی شیطان ہیں ،وہ انھیں نور سے اندھیریوں کی طرف نکالتے ہیں۔[۳] تو اب ہمارا کوئی سفار شی نہیں اور نہ کوئی غم خوار۔

اسى قبيل سے اللہ تعالىٰ كا قول: (وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمُعَ وَالْاَبُصَارَ وَالْاَفُئِدَةَ
 (النحل/۷۸) السجدة/٩، الملك/٢٣ [١]) بهى ہے۔

• باب جمع وافرادہی سے مشرق و مغرب کا مفرد، شنیه اور جمع آنا بھی ہے۔ جہال مفرد مذکور بیں وہال جہت کا اعتبار ہے جیسے: (رَبُّ الْمَشُرِقِ وَالْمَغُرِبِ ، المزمل / ۹ [۲]) جہال بصیغهٔ شنیه مذکور بیں وہال موسم گرما اور موسم سرما کے دو الگ الگ مشرق و مغرب کا اعتبار ہے جیسے: (رَبُّ الْمَشُرِقَيْنِ وَرَبُّ الْمَغُرِبَيُنِ (الرحمن / ۱۷ [۳]) اور جہال بصیغهٔ جمع مذکور بیں وہال ہرموسم (بلکہ ہرماہ اور ہردن) میں الگ الگ مشرق و مغرب کا لحاظ ہے جیسے: (فَلاَ اُقُسِمُ بِرَبِّ الْمَشْرِقِ وَ اللَّمَا لَقُدِرُونَ ، المعار ج/، ٤[٤])

سوال وجواب كا قاعده

جب سوال کارخ کسی کی طرف ہوتو جواب میں اصل یہ ہے کہ سوال کے مطابق ہولیکن کبھی کمی جواب میں مقتضا ہے سوال سے عدول ہوتا ہے اس بات پر متنبہ کرنے کے لیے کہ سوال اس طرح ہونا چاہیے نہ کہ جیسا کیا گیا۔ سکا کی اسی کواسلوب حکیم کہتے ہیں۔

ہ ہمتر ہموں جواب سوال سے عام ذکر کیا جاتا ہے اس لیے کہ سوال میں عموم کی ضرورت ہوتی ہے اور بھی تقاضا ہے حال کے سبب جواب سوال سے کم تر بھی ہوتا ہے۔

عدول كي مثال الله تعالى كا قول: (يَسْئَلُونَكَ عَنِ الْآهِلَةِ ،قُلُ هِيَ مَوَاقِيُتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِّ ، البقرة / ١٨٩ [٥] ﴾ --

بعض صحابهٔ کرام نے ماہ نو کے بارے میں حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے دریا فت کیا کہ بیہ کیوں کر ابتدا میں دھاگے کی مانند باریک دکھائی دیتا ہے اور پھر تھوڑ اتھوڑ ابڑھتا جاتا ہے یہاں تک کہ پورا قرصِ ماہتا ب روشنی سے بھر جاتا ہے۔ بعداز ال پھر مسلسل گھٹتار ہتا ہے یہاں تک کہ ویساہی ہوجاتا ہے جسیا ابتدا میں تھا؟ اس کے جواب میں گھٹنے بڑھنے کی حکمت بیان کی گئی تا کہ اس پر تنبیہ ہوجائے کہ زیادہ اہم اس کی حکمت کے متعلق سوال ہے نہ کہ وہ سوال جوان کی طرف سے ہوا۔

یدائں وقت ہے جب ہم کہیں کہ ان کا سوال ایسا ہی تھا کیوں کہ یہاں یہ بھی احتمال ہے کہ انھوں نے حکمت ہی کے بارے میں سوال کیا ہوتو اس وقت جواب اور سوال میں مطابقت بالکل ظاہروعیاں ہے۔

<sup>[</sup>۱] اور (الله ) نے تمصیں کان اور آنکھ اور دل دیے۔ [۲] پورب اور پچھم کا مالک۔ [۳] دونوں پور بوں اور پچھموں کا مالک۔ [۴] تو مجھے تسم ہاس کی جوسب پور بوں اور پچھموں کا مالک ہے۔ [۵] تم سے نئے چاند کو پوچھتے ہیں تم فرماؤوہ ووقت کی علامتیں ہیں لوگوں اور جج کے لیے۔

جواب میں زیادتی کی مثال اللہ تعالیٰ کا قول: (اَللَٰهُ یُنجینگُمُ مِّنُهُا وَمِنُ کُلِّ کَرُبِ الاَنعام /۱۲۲۱) ہے جو (مَنُ یُنجینگُمُ مِّنُ ظُلُمٰتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ ، الانعام /۱۲۲۲) کے جواب میں ہے۔اورحضرت موی کا قول: (هِی عَصَای اَتَوَکَّا عَلَیٰهَا وَاَهُشُّ بِهَا عَلَیٰ غَنَمِی کے جواب میں ہے۔اورحضرت موی کا قول: (هِی عَصَای اَتَوَکَّا عَلَیٰهَا وَاهُشُّ بِهَا عَلَیٰ غَنَمِی ، طه /۱۸۸۲) ہے جو (وَمَاتِلُكَ بِیمِینِكَ یَا مُوسَیٰ، طه /۱۸۷۱) کے جواب میں زیادتی کی وجہ سے جواب میں زیادتی کردی۔ ہے۔حضرت موی نے اللہ تعالیٰ سے ہم کلامی میں لذت یانے کی وجہ سے جواب میں زیادتی کردی۔ زیادتی ہی کی ایک مثال قوم ابراہیم کا قول: (نَعُبُدُ اَصُنَامًافَنَظُلُّ لَهَا عٰکِفِینَ ، الشعراء /۱۷۱۹) ہی ہے جو (مَا تَعُبُدُونَ)[تم کیا یو جتے ہو۔] کے جواب میں ہے۔لوگوں نے بتوں کی عبادت پراپی خوشی کا اظہار کرنے اور سوال کرنے والے کے غیظ وغضب میں اضافے کے لیے بیعبارت بڑھادی کہ ہم ان کی پرستش پر جے رہتے ہیں۔

وجوه ونظائر كى معرفت

وجوه: وه لفظ مشترك جو چند معانى مين مستعمل موجيسے لفظ أُمَّة .

نظائر: جیسے الفاظ متواطئہ ۔ یعنی ایسے الفاظ جن کے معانی کثیر پرصدق کی صلاحیت رکھتے ہوں۔ بعض علمانے اسے یعنی وجو ہِ قرآن کو ایک نوع کا قرآنی معجز ہ قرار دیا ہے کیوں کہ قرآن کاصرف ایک کلمہ بھی بیس اور بھی اس سے بھی زیادہ یا کم وجہوں پر شتمل جو تا ہے اور یہ خصوصیت انسانی کلام میں موجود نہیں۔

ابن سعد وغیرہ نے حضرت ابو در داء ہے موقو فاً روایت کی کہ'' کوئی شخص اس وقت تک پورا عالم قرآن نہ ہوگا جب تک وہ قرآن کے وجو ہے کثیرہ کاعالم نہ ہوجائے۔''

بعض علمانے اس بات کی طرف اشارہ کیا کہ وجوہ سے مراد ہے باطنی اشارات کوعمل میں لانا اور صرف تفییر ظاہر پراکتفانہ کرنا۔

ابن سعد نے بطریق عکرمہ،حضرت عبداللہ بن عباس سے روایت کی کہ حضرت علی بن ابی طالب نے انھیں خوارج کے پاس بھیجتے ہوئے فر مایا: اُن کے پاس جا کران سے بحث کرو گر دلیل میں قرآن کو پیش مت کرنا کیوں کہ قرآن متعدد وجھوں والا ہے۔ ہاں ان سے سنت رسول کے حوالے سے بحث کرنا۔

<sup>[</sup>۱] النتسمين نجات دينا ہاں سے اور ہر بے چینی ہے۔[۲] تم فرماؤوہ کون ہے جو شخصین نجات دینا ہے جنگل اور دریا کی آفتوں ہے۔[۳] عرض کی میدمرا عصا ہے، میں اس پر تکلیدگا تا ہوں اور اس سے اپنی بکریوں پر ہے جھاڑتا ہوں۔[۴] اے موکیٰ! اور میہ تیرے دا ہے ہاتھ میں کیا ہے۔[۵] بولے ہم بتوں کو بوجة ہیں پھران کے سامنے آس مارے رہتے ہیں۔

اس نوع کی چندا ہم مثالیں:

ألهدى: ستره وجهول برآتا ہے

[1] ثبات: "إهُدِنَا الصِراطَ المُستقيمَ" (الفاتحة / ٦) "جميسيد هے راستے كى مدايت روزاسي تابت قدمى عطافر ما) ـ "

[٢] بيان: "أُولْئِكَ عَلَىٰ هُدًى مِّنُ رَّبِّهِمُ "(ألبقرة/٥)"وبى البخرب كى طرف عدايت (بيان وانكشاف حق) يربين "

[س]وين: "إن الهُدَى ، هُدَى اللهِ "(ال عمران/٧٣)" بشك بدايت الله كى بدايت الله كى بدايت الله كى بدايت عن دين الله كا دين مين مين الله كا دين مين الله كا دين مين الله كا دين الله كا دين مين الله كا دين الله كا دين الله كا دين الله كا دين مين الله كا دين مين الله كا دين مين مين الله كا دين مين مين الله كا دين مين الله كا دين مين الله كا دين مين الله كا دين كا

[2] وعوت: "وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ" (الرعد/٧)" اور برقوم كا بادى (داعى)-" "وَجَعَلُنْهُمُ اللَّهُمُ عَلَيْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللْمُعُمُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّ

[۲] رُسُل اور کُتُب: "فَاِمَّا يَأْ تِيَنَّكُمُ مِّنِّى هُدىً " (ألبقرة /۳۸، طه/ ۱۲۳) "تو اگر تمهارے پاس میری طرف سے کوئی مدایت آئے۔ (رسول اور کتابیں آئیں)"

[2] معرفت: "وَبِالنَّجُمِ هُمُ يَهُنَدُوُ نَ (النحل/١٦)" اور وه ستارول ہی سے ہدایت پاتے ہیں۔ '(یعنی سیدهی راه کی پہچان کرتے ہیں)

[ ^ ] نى كريم صلى الله تعالى عليه وسلم: إِنَّ الَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا أَنُزَلُنَا مِنَ الْبَيِّنَتِ وَالْهُدَى" (البقرة/٥٥) "بِي شَك جولوگ جارى اتارى جوئى روشن آيتون اور بدايت (نبى ) كوچھپاتے ہيں۔ "

[9] قرآن: "وَلَقَدُ جَاءَ هُمُ مِّنُ رَّبِّهِمُ الْهُدَىٰ"(النجم/٢٣)" بِ شَك ان ك پاس ان كرب كي طرف سے مدايت آئى، (قرآن آيا)

[۱۰] توریت: "وَلَقَدُ اتَیُنَا مُوسَى الهُدَیٰ "غافر /٥٣)" بِ شک ہم نے موسی کو ہدایت (توریت) عطافر مائی۔''

[اا] اِسِرَ جاع: (انَّا لِلهِ وَانَّا اِللهِ رَاجِعُونَ كَهِنَا) "وأُولئكَ هُمُ المُهتَدُون" (البقرة / ٥٦) "اوروبي مدايت يانے والے بيں۔" يہاں مصيبت پراستر جاع كومدايت قرار ديا گيا ہے۔

[۱۳] سنت (طریقه) "فَبِهُد هُمُ اقتَدِهُ" (الأنعام / ۹۰) "ان بی کی بدایت (سنت) کی پیروی کر۔ "وَإِنَّا عَلَى اثَارِهِم مُهُتَدُونَ "(أ لزخرف/ ۲۲) "بیتک ہم ان کے نشانہا ہے قدم پر چلنے والے بین۔ "
قدم پر چلنے والے بین ان کے طریقے کی پیروی کرنے والے ہیں۔ "

[10] اصلاح: "أَنَّ اللهَ لا يَهُدِى كَيُدَ النَّائِينَ " (يوسف/ ٥٣)" الله في انت كرنے والوں كا مَرتُهيك نہيں كرتا يعنى اسے كامياب نہيں ہونے ديتاً:

[۱۲] الهام: (ول میں ڈال دینا اور سکھا دینا) "قَالَ رَبُّنَا الَّذِیُ أَعُطَیٰ کُلَّ شَیْءِ خَلَقَهُ فَهَدَیٰ "(طه/ ۵۰)" کہا ہمارارب وہ ہے جس نے ہر چیز کواس کے لائق صورت دی ، پھر راہ دکھائی یعنی ہرمخلوق کوحصول رزق کا طریقہ سکھا دیا۔"

[21] توبه: "إِنَّاهُدُنَاالِيُكَ "(الأعراف/٥٦)" بِشك مم تيرى طرف رجوع لائے اللہ مم تيرى طرف رجوع لائے اللہ مم نے تيرى بارگاہ میں توبدى۔" ("هُدُنَا"،هدى سے نہیں بلکه "هَوُدُّ سے ہے۔اس لیے یہ مثال یہاں درست نہیں،مترجم)

[۱۸] إرشاد: "عَسَىٰ رَبِّى أَنُ يَّهُدِ يَنِى سَوَاءَ السَّبِيُلِ" (أَلقصص / ٢٢) "كَهَا قريب بَ كه مير ارب مجھ سيدهي راه بتائے-"

لفظِ" سُوءٌ "بھی چندوجہوں پرآتا ہے۔

[1] شدت: يَسُوُ مُو نَكُمُ سُوْءَ الْعَذَابِ "(ألبقرة/٢٩) "ووضي سخت عذاب كامزه چكهات بس."

[٢] عَقُر (كُونِينِ كَامْنَا): " وَ لَا تَمَسُّوُهَابِسُوْءٍ" (أَلاْعراف/٧٣) "اليكى برائى كے ساتھ مس نہ كرنا" (اس كى كونچين نہ كامُنا)۔

[س] زنا: "وَمَاجَزَاءُ مَنُ اَرَادَ بِأَهُلِكَ سُوءً ا " (يوسف/٢٥)" اس كى كيا سزاجو تيرى بيوى كے ساتھ برائى (زنا) كا ارده كرے ۔ " " مَاكَانَ أَبُوكِ امْرَءَ سُوءٍ "(مريم/٢٨) "تيراباپ

<sup>[1]</sup> اے محبوب کیاتم نے نہ دیکھاتھا اے جوابر اہیم ہے جھگڑ اس کے رب کے بارے میں۔

كوئى برا آ دمى ( زنا كار ) تونه تھا۔''

[٣] برص (سفيد كوڑھ) "أَسُلُكُ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَخُرُجُ بَيْضًا ، مِنُ غَيرِ سُوءً " (القصص / ٣٢) "ا پناہاتھا ہے گریبان میں ڈال، نكلے گاسفید چمکتا بغیر کسی برائی (برص) کے۔" [۵] شرک: "مَاكُنَّا نَعُمَلُ مِنُ سُوءً "(النحل /٢٨) "ہم كوئى برائى (شرك) نہیں كرتے يہ "

[۲] قل اور شکست: "لَمُ يَمُسَسُهُمُ سُوءٌ (ال عمران/ ١٧٤)" أَصِيل كوئى برائى نه بَيْجَى" (وقال اور شکست سے دو حیار نہیں ہوئے)

[2] عذاب: "إِنَّ الحِزُى اليَوُمَ وَالسُّوءَ عَلَى الْكَفِرِيُنَ "(النحل/٢٧) "بِ شَكَآج رسوائى اور برائى (عذاب) كافرول يربي-"

لفظِ "صلوة "كى متعددوجوه

[1] نمازي كُانه: " يُقِينُمُونَ الصَّلوة " نماز في كانة قائم ركھ بي-

[۲] نماز عصر: "تَحْبِسُونَهُمَامِنُ بَعُدِالصَّلُو ةِ " (المائدة / ١٠٤) "ان وونول كونماز (يعنى نماز عصر) كي بعدروكو-"

[س] نماز جمعه:"إِذَا نُوُ دِى لِلصَّلْوةِ "(الجمعة / ٥٢) "جب نماز (ليعنى نماز جمعه) كے ليے اذان كهي جائے۔"

[ ٢ ] نماز جنازه: " وَ لَا تُصَلِّ عَلَىٰ أَحَدٍ مِّنْهُمُ مَّاتَ أَ بَدًا "(التوبة / ٨٤)" اوران مين سيكي ميت يربهي نمازنه يرهنا-"

[3] وعا: "وَصَلِّ عَلَيْهِمُ إِنَّ صَلُو تَكَ سَكَنٌ لَّهُمُ "(التوبة/١٠٣) "ان كے ليے وعا كرو، بِ شكتى تحصارى دعاان كے ليے دلول كا چين ہے۔"

[۲] وین: "أَصَلُو تُكَ تَأْمُرُ كَ " (هود / ۸۷)" كياتمهارى نماز (تمهارادين) تمسي حكم ريق ہے۔"

[2] قراءت (قرآن برهنا): "وَلَا تَجْهَرُ بِصَلُوتِكَ وَلَا تُخَافِتُ بِهَا" (الاسراء/١١٠)
"اورایی نماز (قراءت)نه بهت آوازے پڑھونه بالکل آسته-"

## لفظِ"ر حمة" كى چندوجهيں

[ا] اسلام: جیسے "یَخُتَصُّ بِرَحُمَتِه مَنُ یَّشَاءُ "(البقرة/١٠٥)،ال عمران/ ٧٤) "وه این رحمت (اسلام) سے جے چاہتا ہے خاص فرما تا ہے۔"

[۲] ایمان: "وَاتَنِیُ رَحُمَةً مِّنُ عِنُدِه "(هود/۲۸)" اور اس نے مجھے اپنے پاس سے رحمت (ایمان) بخشی۔" (تفییروں سے معلوم ہوتا ہے کہ ان دونوں مثالوں میں "رحمت" سے" نبوت ورسالت" مراد ہے۔ ۱۲، مترجم)

[س] جنت: "فَفِي رَحُمَةِ اللهِ هُمُ فِيُهَاخُلِدُونَ "(ال عمران/١٠٧)" وه الله كل رحمت (جنت) مين بميشر بين گ\_ "

[ الأعراف / ٥٧) المرش: "وهُوَ الَّذِي يُرُسِلُ الرِّيْحَ بُشُرًا بَيْنَ يِدَى رَحمَتِه " (الأعراف / ٥٧) "وبى ہے جواپی رحمت (بارش) سے پہلے خوش خبری دینے والی ہوا کیں بھیجتا ہے۔ "
لفظ "فتنه" کی چندو جہیں

[ا] شرك: "وَالْفِتُنَةُ أَشَدُ مِنَ الْقَتُلِ" (البقرة/١٩١)"اوران كا فتنه (شرك) ان كے قتل سے بھی زیادہ سخت ہے۔"

[٢] إضلال (مُمراه كرنا): "ا بُتِغَاءَ الْفِتْنَةِ " (ال عمران /٧) "فتنه (مُمراه كرى) كى خواهش ميں \_"

[س] قُلَ: "وَإِذَا ضَرَبُتُمُ فِي الْأَرُضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحٌ أَنُ تَقُصُرُ وا مِنَ الصَّلُوةِ إِنَ خِفْتُمُ أَنُ يَّفُتِنَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا " (النساء/، ١٠) "اور جبتم زمين ميں سفر كروتو نماز قصر إِنْ خِفْتُمُ أَنُ يَّفُتِنَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا " (النساء/، ١٠) "اور جبتم زمين ميں سفر كروتو نماز قصر يرجف ميں تم يركوئى حرج نهيں اگر تمصيل بيخوف بوكر وشمن تمصيل فتنے (قتل) ميں وال ويں كے "

[٣] معذرت: ثُمَّ لَمُ يَكُنُ فِتُنتُهُمُ إِلَّا أَنُ قَالُوا وَاللَّهِ رَبِّنَا مَاكُنَّا مُشُرِكِيُنَ " (الأنعام/٢٢) " پھران كى بناوٹ (معذرت) ندرہی مگریہ کہ بولے ہمیں اپنے رب اللہ كی تتم کہ ہم مشرک نہ تھے۔ " پھران كى بناوٹ (معذرت) ندرہی مگریہ کہ بولے ہمیں اپنے رب اللہ کی تتم کہ ہم مشرک نہ تھے۔ " [۵] قضا: (فیصلہ) " اِنُ هِیَ اِلَّافِتُنَاتُ " (الأعراف/ ٥٥١) " یہ تیری ہی قضا (فیصلہ) ہے۔ " [۲] بیاری: "یُفَتنُونَ فِی حُلِّ عَامٍ " "وه ہرسال فتنے (بیاری) میں مبتلا کیے جاتے ہیں۔ " (التوبة /٢٦)

[2] عبرت: "لَا تَجُعَلُنَا فِتُنَةً لِّلْقُومِ الطَّلِمِينَ " (يونس ١٥٨)" بم كوظا لمول كے ليے فتنه (عبرت) نه بنا۔"

لفظِ "روح" کی چندوجوہ

[1] امر: "إِنَّمَا الْمَسِيئِ عِيسَى بُنُ مَرُيمَ رَسُولُ اللهِ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا الى مَرُيَمَ وَدُوَحٌ مَنْ " (النساء/١٧١) "مريم كي بيغيسى مسيح ،الله كرسول اوراس كاوه كلمه بين جي الله في مريم كو پهنجايا اوراس كى ايك روح (ايك امر) بين "

[٢] وحى : " يُنزِّلُ الْمَلْئِكَةَ بِالرُّوْحِ مِنُ أَمْرِهِ" (النحل/ ٢)" وه البخ علم معروح (وقى) كا ساته فرشتول كوا تارتا ہے۔ "

[س] جریل: "فَأَرُسَلُنَا إِلَيُهَا رُوحَنَا" (مریم/ ۱۷)" ہم نے مریم کے پاس اپنی روح (جریل) کو بھیجا"

[4] بدن كى روح: " وَيَسُئَلُو نَكَ عَنِ الرُّو حِ " (الإسراء / ٨٥) "اورتم سے لوگ روح بين يو چھتے ہيں۔"

لفظِ"ذكر" كوجوه

[ا] فكرلسانى: "فَاذُكُرُوااللَّهَ كَذِكُرِكُمُ ا بَاءَ كُمُ " (البقرة /٢٠٠) "البخ باب رادول كوركي طرح زبان سے الله كاذكركرو-"

[٢] ما وكرليما: "وَاذُ كُرُ وُامَافِيُهِ "(البقرة / ٦٣)" اوراس (توريت) كے مضمون ما وكرو-" [٣] طاعت اور جزا: " فَاذُ كُرُونِيُ أَذُ كُرُكُمُ " (البقرة /١٥٢)" تم ميرا ذركرو ميں تصاراذكركروں گاليعنى تم ميرى اطاعت كروميں تصصيل جزادوں گالـ"

[<sup>7</sup>] مدیث (خبر): "اذ کُرُ نِیُ عِنْدَ رَبِّكَ " (یوسف/ ٤٢) "تم ایخ آقا کے سامنے میراذ کرکرولیعن تم میرے حال سے ایخ آقا کو باخبر کردو۔"

[<sup>6</sup>] قرآن: "وَمَنُ أَعُوَضَ عَنُ ذِكُرِى " (طَه /١٢٤)" اور جوميرے ذكر (قرآن) سے اعراض كرے۔''

[۲] شرف وعلق مرتبت: "وَإِنَّهُ لَذِكُرٌ لَّكَ " (الزخرف /٤٤)" اور بے شک وہ ذکر (شرف) ہے تھارے لیے۔"

[2] عيب: "أَهٰذَا الَّذِي يَذُكُرُ الِهَتَكُمُ" (الأنبياء /٢٤)" كيا يهى تحصار معبودول كوبرا بعلا كهتا ہے۔"

[ ] الورِح محفوظ: "مِنُ بَعُدِ الذِّكُرِ" (الأنبياء /٥٠٥)" ذكر (لوح محفوظ) كے بعد-" [ ] ثنا: "وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا" (الأحزاب /٢١)" الله كاذكر يعنى الى كاتعريف وثناخوب كى-" [ • ا] نماز: "وَلَذِكُرُ اللَّهِ أَكْبَرُ" (العنكبوت/ ٥٥)" اور بِشك الله كاذكر (نماز) عظيم ترب-"

## فوايد

ابنِ فارس نے "کتاب الافراد" میں کہا: قرآن میں جہاں بھی لفظِ "أسف" فدكور به وہاں وہ "غُم" كے معنیٰ میں ہے۔سواے "فَلَمَّا اسَفُونَا" (زخرف/٥٥) كے كه يہاں اس كامعنیٰ ہے: "جب انھوں نے ہمیں غضبناك كيا۔"

قرآن میں جس جگہ بھی لفظِ "بُرُوُج "کا ذکر ہے وہاں وہ "کواکِب" (ستاروں) کے معنی میں ہے سواے "وَلَوُ کُنتُمُ فِیُ بُرُوُجِ مُّشَیَّدَةٍ "(النساء /۷۸)[۱] کے کہ یہاں اس سے لمجاور مضبوط ومشحکم قلع مراد ہیں۔

قرآن میں جس مقام پر بھی "الُبَرِّ وَالْبَحُر "کا ذکر ہوا وہاں "بَحُر "سے مراد" پانی "اور "بَرُّ وَالْبَحُر "کا ذکر ہوا وہاں "بَحُر "سے مراد" پانی "اور "بَر "سے مراد" خشک زمین "ہے سواے "ظَهَرَ الْفَسَادُ فِی الْبَرِّ وَالْبَحْرِ "(الروم / ٤١) [آ] کے کہ یہاں "بر " سے مراد" جنگل اور آبادی "ہے۔

قرآن میں جس جگہ بھی لفظِ"بَعُل "واردہے وہاں وہ" شوہر "کے معنی میں ہے بجز "أَتَدُعُونَ بَعُل " (الصافات / ١٢٥) [٣] کے کہ یہاں "بعل " سے مرادایک" بت "ہے جس کانام بعل تھا۔ قرآن میں جہاں بھی "الدَّحُض "واردہے وہاں اس کا معنی "باطل " ہے سوا ہے "فَکَانَ مِنَ الْمُدْحَضِینَ " (الصافات / ١٤١) کے کہ یہاں اس کے معنی ہیں: وہ قرعہ میں مغلوب ہوجانے (بارجانے) والوں میں ہوگیا۔

قرآن میں جس مقام پر بھی لفظِ "رَ جُم" مذکور ہے وہاں وہ ' قتل' کے معنی میں ہے بج "لَّارُ جُمَنَّكَ " (مریم/ ٤٦) کے کہ یہاں اس کا معنی ہے ' میں ضرور تھے گالی دوں گا'۔ اور "رَ جُمًّا بِالْغَیْبِ "(الکھف/٢٢)[٤] کے کہ یہال' گمان' کے معنی میں ہے۔ قرآن میں جس مقام پر بھی مقتولین کے علاوہ کسی اور کے لیے "شَھِیُد" کالفظ آیا ہے وہاں اس

[ا] پورى عبارت اس طرح ہے: اَ يُنمَا تَكُونُوا يُلْدِ كُحُمُ الْمَوْتُ وَلَو كُنتُمْ فِى بُرُوجٍ مُشْيدَةٍ: تم جہال كہيں ہوموت مسيس آلى اگر چەمضبوط تعليوں ميں ہو-[۲] فظي وترى ميں خرابی ظاہر ہوئی-[۳] پورى عبارت يول ہے۔ اندعون ۱۰۰ وَتَذَرُونَ اَحْسَنَ الْحَالِقِينَ : كيا بعل كو بوج ہواد سب سے اچھا پيدا كرنے والے كوچھوڑتے ہو-[۳] پورى عبارت يول ہے: سَيَقُولُونَ ظَلْةٌ رَّابِعُهُمُ كَلَبُهُمُ وَبَعُنَا فَوَى حَمْسَةٌ سَادِسُهُمُ كَلَبُهُمُ وَجُمُا مَا اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهُمُ وَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهُمُ وَمُنَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

اہم علوم قرآ ن

کامعنی''گواہ'' ہے سواے ''وَادُعُوا شُهدَاءَ کُمُ مِنُ دُونِ اللهِ ،اِن کُنتُمُ صَدِقِیْنَ ، ''(البقرۃ/ ٢٣[١]) کے کہ یہاں''شرکا'' کے معنی میں ہے، یعنی وہ اصنام جنھیں مشرکین خدا کا شریک تھہراتے تھے۔ تریب میں میں میں میں ایک میں ایک میں ایک میں ایک میں ایک میں میں ایک میں ایک میں ایک میں ایک میں ایک میں ایک می

قرآن میں جہاں بھی "أَصُخبُ النَّارِ" وارد ہے وہاں اس سے مراد" اہل نار" ہیں سواے "وَمَا جَعَلُنَا اَ صُخبِ النَّارِ اِلَّا مَلْئِكَةً " (المدثر / ٣١ [٢]) ك كديهاں اس سے"جہم ك داروغے" مراد ہیں۔

مرلفظِ"نبأ" فر" كمعنى مين جسوات "فَعَمِيَتُ عَلَيُهِمُ اللَّ نُبَاءُ "القصص ١٦٦ [٣]" كه يهال اس مراد دلائل و عجج "بين \_

ابنِ خالویہ نے کہا: قرآن میں صرف ایک مقام لیمی "وَلَقَدُ کَتَبُنَا فِی الزَّبُورِ مِنُ بَعُدِ

الذِّکُوِ " (الانبیاء/ہ ، ۱ [2]) پر "بَعُد"، "قَبُل" کے معنی میں ہے۔ (بیابن خالویہ کا قول ہے۔ لیکن عامیہ مقارین کے مطابق ذکر بمعنی توریت یالوح محفوظ ہے۔ اور "بعد" اپنی اصل پر ہے۔ ۱۲، مترجم)

مغلطائی نے اپنی کتاب "المیسر" میں کہا: ہم نے ایک اور مقام یعنی اللہ تعالی کے ارشاد "وَاللَّرُضَ بَعُدَ ذٰلِكَ دَحٰهَا "(النازعات/ ، ۳) میں "بعد" بمعنی "قبل" پایا ہے۔ "اور اس سے سے اس نے زمین کو پھیلایا"۔

ابوموسیٰ نے بھی اپنی کتاب "المغیث" میں کہا: یہاں "بعد" کامعنی "قبل" ہے۔ کیوں کہ اللہ تعالیٰ نے زمین کو دو دنوں میں پیدا فر مایا، پھر آسان کا قصد فر مایا۔ اس لیے اس تقدیر پر آسان کی تخلیق سے پہلے اللہ تعالیٰ نے زمین کو پیدا فر مایا۔ (بیہ بیان بھی ایک قول کے پیش نظر ہے۔ ورنہ بہت سے مفسرین آسان کی تخلیق زمین سے پہلے مانتے ہیں۔ ۱۲، مترجم)

نبی کریم صلّی الله تعالی علیه وسلّم اور صحابه و تابعین رضی الله تعالی عنهم نے بھی اس نوع سے کسی قدر تعرض فر مایا ہے۔ چنال چه ام احمداین "مسند" میں اور ابن البی حاتم وغیر ہما بطریق دراج ، ابوالہیثم سے اور یہ حضرت ابوسعید خدری سے ، اور یہ حضور صلی الله تعالی علیه وسلم سے روایت کرتے ہیں ، حضور نے فرمایا: قرآن میں جہال بھی لفظ "فَنُون "مذکور ہے اُس سے مراد" طاعت "ہے۔

اس حدیث کی سند جیّد ہے۔اور ابن حبان اسے سیحے قرار دیتے ہیں۔

ابن ابی حاتم نے بطر یق عکر مہ، حضرت ابن عباس سے روایت کی ، انھوں نے کہا: قرآن میں جہال بھی "أَلِيْم "وارد ہے وہاں" دردناک والم رسال "کے معنی میں ہے۔

<sup>[</sup>ا]ادراللہ کے سوااپنے ان معبود وں کو بلالوجنھیں اللہ کا شریک ٹھہراتے ہو۔اگرتم سچے ہو۔[۲]اور ہم نے جہنم کے دارو نعے ،فرشتوں کو ہی مقرر کیا۔ [۳] تو (قیامت کے دن)ان پرخبریں یعنی دلیلیں مخفی رہ جائیں گی۔[۴] اور بیٹک ہم نے ذکر یعنی قرآن سے پہلے زبور میں کھھا۔

ابن ابی حاتم ہی بطریق علی بن ابی طلحہ،حضرت ابن عباس سے روایت کرتے ہیں۔آپ آ فرمایا: قرآن میں "فَیَلَ " لُعِنَ " کے معنی میں ہے یعنی جس پرلعنت کی گئی۔

انھوں نے ہی بطریق ضحاک،حضرت ابن عباس سے روایت کی۔ آپ نے فر مایا: کتاب اللہ میں ہرجگہ " ر جُز "' عذاب' کے معنی میں ہے۔

فریا بی نے کہا: ہم سے قیس نے حدیث بیان کی ،وہ عُمَّار دُہُنی سے،وہ سعید بن جبیر سے،وہ حضرت ابن عباس سے راوی ہیں کہ آپ نے فر مایا: قر آن میں ہر جگہ لفظ " تَسُبِیُہ "'نماز'' کے معیٰ میں اور لفظ "سُلُطَان "''حجت ودلیل'' کے معیٰ میں ہے۔

ابن ابی حاتم نے بطریق عکرمہ،حضرت ابن عباس سے تخ تابج کی کہ آپ نے فر مایا: قر آن میں ہرجگہ لفظ "دِیُن"'حساب'' کے معنی میں ہے۔

انھوں نے ہی ابو بکر بن عیّاش سے تخریج کی۔ انھوں نے کہا:قرآن میں "کِسُف" (بسکونِسین) "عذاب "اور "کِسُفا" (بفتح سین) "بادل کے ٹکڑوں "کے معنی میں ہے۔

ابن جریر نے ابورَوْق سے تخریج کی ۔انھوں نے کہا:قرآن میں ہر جگہ کلمہ ''جَعَلَ"،﴿ '' خَلَقَ'' (اس نے بیدا کیا) کے معنی میں ہے۔

صحیح بخاری میں ہے، سفیان بن عُمینیکہ نے کہا: قرآن میں صرف عذاب کی بارش کے لیے ا "مطر" آیا ہےاور عرب رحمت کی بارش "غیث" کوبھی "مطر" کہتے ہیں۔

امام سیوطی نے کہا:"اِن کَانَ بِکُمُ أَذَى مِّنُ مَّطَرٍ " (النساء /١٠٢ [٣]) اس سے مستثنی اسے کیوں کہاس سے مراقطعی طور پر "غیث " (مفید بارش) ہے۔

ابوعبيده نے كہا: جب لفظ "مطر" " عذاب "ميں وارد موتو "أُمُطِرَتُ" اور "رحت "ميں وارد

[1] توجوان دولیعنی یو یون اور باند یون کے سوا کچھ اور چاہے ، وہی حدے برجے والا ہے۔[7] تمھارے لیے ان کے سواعور تیں حلال کی گئیں۔ [7] پوری عبارت یون ہے: وَلَا جُنَاحَ عَلَیْکُمُ اِنْ کَانَ بِکُمُ اَذَیْ مِّنُ مَّطَرٍ اَوْ کُنْتُمُ مَّرُضَیٰ اَنْ تَضَعُوا اَسُلِحَتَکُمُ: اور تم پرمضایقتہیں اگر تمھیں مینہ کے سبب تکلیف ہویا بیار ہوکہ اپنے ہتھیار کھول رکھو۔

ہو تو "مَطَرَتُ "آتاہے۔

ابوعبیدہ نے ہی سفیان بن عینہ سے تخریج کی ۔انھوں نے کہا: جب قرآن میں "وَمَا يُدُرِيُكَ" آئِ تَعِيدہ سے تخریک کیا اور جب "وَمَا أَدُرَاك "آئِ مطلب ہوگا کُدُرِیُكَ" آئِ تَعَامِ مطلب ہوگا کہ دعضور کو باخبر کردیا گیا۔''

میں کہتا ہوں ان علمانے اپنے قول''فلاں فلاں لفظ قرآن میں جہاں بھی وارد ہے فلاں فلان معنی میں ہے'' سے جن مسائل کا ذکر کیا ہے اُن میں سے اکثر وہ ہیں جو کلی نہیں بلکہ اکثر می ہیں۔ اس لیے کہاس مقام میں کچھاموروہ بھی ہیں جو قابل استثنا ہیں۔

إعراب قرآن كي معرفت

ابوعبید نے اپنے '' فضائل' میں حضرت عمر بن نطاً ب رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے تخریج کی ۔ آپ نے فر مایا : تم جس طرح قرِ آن سکھتے ہواُسی طرح عربی زبان اور فرائض وسنن کاعلم بھی حاصل کرو۔

ابوعبید نے ہی کی بن متیق سے تخ تن کی ۔ انھوں نے کہا: میں نے حسن بھری سے پوچھا،
ابوسعید! ایک شخص عربی زبان اس لیے سیھتا ہے کہ اسے خوش گفتاری آجائے اور اس کی قراءت درست ہوجائے؟ انھوں نے جواب دیا: جانِ برادر! بیا چھی بات ہے اور تم اس مقصد کے حصول کے لیے عربی زبان سیھو کیوں کہ ایک شخص ایک آیت پڑھتا ہے لیکن اُسے شجے طور پرادا کرنے سے عاجز رہتا ہے اور اس میں ہلاک ہوجا تا ہے۔

الله تعالیٰ کی کتاب میں فکر و تد بڑا دراس کے رُمُوز وائس رُ ارسے نقاب کشائی کے لیے ضروری ہے کہ کلمہ، اس کے صیغہ اور اس کے کل مثلاً مبتدایا خبریا فاعل یا مفعول ہونے ، یا مُبادِی کلام یا جواب وغیرہ میں غور کیا جائے۔ اس کے ساتھ مندرجہ ذیل امور کی رعایت بھی لازم ہے۔

[1] پہلی لازمی بات سے ہے کہ آدمی کسی لفظ کا اعراب بتانے یعنی نحوی ترکیب کرنے سے پہلے اس لفظ کے معنی سمجھ لے خواہ وہ لفظ مفر دہویا مُر تَّب ہے کیوں کہ اعراب معنی کی فرع ہے اِسی لیے جب ہم میکہیں کہ فَوَا سِّحِ سُور ( کیچے سورتوں کے شروع میں مذکور حروف مقطّعات ) اُس مُتَشَابِہ کی قبیل سے ہیں جس کاعلم صرف اللّٰد کو ہے تو ان کا اعراب ذکر کرنا جائز نہ ہوگا۔

ابن بشام نے کہا: قرآن کا اعراب (نحوی ترکیب) بیان کرنے والے بہت سے لوگوں کے قدم اس لیے پھسل گئے کہ انھوں نے بیان اعراب میں ، ظاہر لفظ کی تورہایت کی مگر معنی کے تقاضے پرغور نہ کیا۔ اس کی مثال بیار شاد ہے: " أَصَلُو تُكَ تَأْ مُرُكَ أَنُ نَتُرُكَ مَا يَعُبُدُ ابَاءُ نَا أَوُ أَنُ نَفُعَلَ فِی أَمُولِنَا مَا نَشَاءُ " (هود/ ۸۷)" (بظاہراس کے معنی ہیں) کیا تمھاری نماز شمصیں بی تھم دیتی ہے کہ ہم أَمُوالِنَا مَا نَشَاءُ " (هود/ ۸۷)" (بظاہراس کے معنی ہیں) کیا تمھاری نماز شمصیں بی تھم دیتی ہے کہ ہم

اجم علوم قرآن

ا پنے باپ دادا ؤں کے معبودوں سے دست بردار ہوجا ئیں یا پیٹھم دیتی ہے کہ ہم اپنے مالوں میں جوجا ہیں تصرف کریں۔''

کیوں کہ فوری طور پر ذہن میں یہی بات آتی ہے کہ "اَنُ نَفُعَلَ "، "اَنُ نَفُوكَ" پر معطوف ا ہے، حالاں کہ یہ باطل ونا درست ہے۔ اس لیے کہ اللہ تعالی نے انھیں سے تھم نہیں دیا تھا کہ وہ اپنے مال میں جو چاہیں تصرف کریں۔ بلکہ "اُن نفعل "، "ما یعبُد "میں آئے ہو سے لفظ "ما" پر معطوف ہے۔ اس طرح "ان نفعل "، " نتر کے "فعل کا معمول ہے۔ اب معنی ہوں گے: کیا تمحاری نماز تمحیل سے تھم دیتی ہے کہ ہم انھیں چھوڑ دیں جن کو ہمارے باپ دادے بوجے تھے یا پنی منشا کے مطابق اپنے مالوں میں تصرف کرنا چھوڑ دیں۔ مالوں میں تصرف کرنا چھوڑ دیں۔

وہم مذکور کا سبب سے کہ اعراب بیان کرنے والا دوبار "أن "اور ' فعل'' کواور دونوں کے ا درمیان حرف عطف کود کیمتا ہے تو خیال کر بیٹھتا ہے کہ دوسرا پہلے پرعطف ہے۔

[۲] ایسےامور کی رعایت کرے جن کاعلم نحومتقاضی ہو۔ چناں چہ بھی اعراب بیان کرنے ا والاکسی'' وجُدِ بھی'' کالحاظ کر کے ترکیب کرتا ہے مگرعلم نحو کے اعتبار سے اس کی صحت پرغور نہ کرنے کے ا سبب غلطی کر بیٹھتا ہے۔

اسی ہے ہے "وَنَمُودَ فَمَا أَبْقَى " (النجم / ۱ ه [۱]) میں بعض علما کا بیکہنا که "نمود"،

"أبقى "كامفعولِ مُقَدَّم ہے جب كہ تحوكى روسے بينا جائز ہے كيوں كه "ف "كے بعد "ما " انجها صدر كلام ميں ہے اس ليے "ما" كا ما بعداس كے ماقبل ميں عمل نه كرے گا، لهذا بيالله تعالى كے قول اس قطوف ہے يا "وَأَهُلَكَ ثَمُودَ" الله عَادًا الله وُلَى " (النجم / ۱ ه [۲]) ميں فدكور "عادًا" پر معطوف ہے يا "وَأَهُلَكَ ثَمُودَ" كَى تَقْدَر يرہے۔

اسى طرح بعض دوسرے علما "مَلْعُونِيُنَ أَيْنَمَا ثَقِفُواْ أَخِذُوا " (الأحزاب / ٦١ [7]) ملى المجتمع ميں كه "ملعونين" ، "تُقِفُواور أُخِذُوا " كَم عمول سے حال ہے۔ ليكن ان كايةول درست المبيں ہے كيوں كه 'أينما "شرط كے ليے صدر كلام ضرورى ہے بلكہ ية "منصوب برؤم" ہے۔

[۳] بعیدامور، کمزوروجوہ اور شاذلغات پرتخ نیج اعراب سے پر ہیز کرے اور امرِ قریب، وجوا قوی اور لغت فصیحہ پرتخ تیج کرے ۔لیکن اگر کہیں وجہ بعید کے سواکوئی اور صورت نہ بنتی ہوتو وہ معذور ہے۔ اور اگر نا دروغریب باتیں لانے اور زیادہ وجہیں پیدا کرنے کے مقصد سے سب کاذکر کرے تو اب اسخت دشواری سے خالی نہیں اور اگر احتمالی وجہیں بتانے اور طالب علم کومشق کرانے کے لیے اب

[1] اور شمود کو ( ہلاک فرمایا ) تو کسی کو باقی نہ چھوڑا۔[۴] اس نے کہلی عاد کو ہلاک فرمایا۔ [۳] پھٹنگلے سے جہال کہیں ملیس کچڑے جا کیں۔

کرے تو قرآن کے علاوہ کسی اور کلام میں بیاجھا طریقہ ہے۔ لیکن اللہ تعالیٰ کے کلام میں ایسی ہی وجہ پر تخریخ کا جواز ہے جس کے مراد ہونے کاظنِ غالب ہو۔ اورا گرکسی وجہ کاغلبہ ظن نہ ہوتو تمام محتمل وجوہ کاؤ کرکر ہے، لیکن کسی ایسی وجہ پر حمل نہ کر ہے جس پر دلالت ظاہر نہ ہو۔ اسی لیے "فَالا جُنَاحَ عَلَیْهِ أَنُ لَا طُوَّفَ بِهِمَا" (البقرۃ / ۸۵ ۱ [۱]) میں "جناح" پر وقف اور "علیه" کے اغرا (برا میختہ کرنے) کے لیے ہونے کے قائل کو خطاوار قرار دیا گیا کیوں کہ غائب کا إغراض عیف ہے۔

اسی طرح اس قائل کی بھی تغلیط ہوئی جس نے "تَمَامًا عَلَی الذِی أُحسنَ" [1] (الأنعام / ۱۵) میں قراء ت شاؤه "أُحسَنُ " مرفوع کے بارے میں کہا کہ اس کی اصل الأنعام / ۱۵ کی میں کہا کہ اس کی اصل المحسنُ وُا " ہے۔ ضمہ پراکتفا کے سبب واوکو حذف کر دیا گیا۔ یہ غلط اس لیے ہے کہ اس طرح کا اکتفا اشعار میں ہوا کرتا ہے نثر میں نہیں۔

ورست ہے کہ "أخسنُ عبتداے مقدر "هو" کی خبرہے۔ لینی "هو أخسنُ "
یون ہی" یُریُدُ اللّهُ لِیُدُ هِبَ عَنْکُمُ الرِّ جُسَ أَهْلَ الْبَیْتِ " (الأحزاب / ٣٣)[٣] میں افظ "أهل "كاخصاص كی بنا پر منصوب ہونے كونائل وظلمی پر قرار دیا گیا ہے۔ كیوں كشمير مخاطب كي بعداخصاص كا آناضعف ہے۔ شيح ہے کہ "أهل البیت "مناوَ کی ہونے كسبب منصوب ہے۔ اسم رَبِّكَ اللّهُ عَلَی " (اعلی / ۱ [3]) جیسی ترکرے جن كالفظ اختمال ركھتا ہو۔ چنال چہ "و سبّع اسم رَبِّكَ اللّهُ عَلَی " (العلی / افتا) جیسی ترکیب میں تم کہہ سکتے ہو کہ "الوّت بی "الرّت بی سبّع اسم رَبِّكَ اللّهُ عَلَی " (العلی / افتا) جیسی ترکیب میں تم کہہ سکتے ہو کہ "الوّت بی الرّت بی سبّع اسم رَبِّكَ اللّهُ عَلَی " (الدّین " الدّین " المتقین "كا تا ہے اور صفت ہواور یہ بی جا کہ منصوب ہویا "هم" مبتدا ہواور یہ بی جا کہ مرفوع ہو۔ الله مقدوعہ ہو لینی "أغینی " یا "امدے" مقدر کا منصوب ہویا "هم" مبتدا مقدر کی خبر مرفوع ہو۔ صفت مقدوعہ ہو لینی " مقدر کی رعایت کرے ۔ یہی وجہ ہے کہ "سَلْسَینی لا" (الانسان / ۱۸ اللّه ا

<sup>[1]</sup> تواس پر پچھ گناہ نہیں کہ ان دونوں یعنی صفا ومروہ کے پھیرے کرے۔[۲] آیت یوں شروع ہوتی ہے: لُمَّ اَنْیَنَا مُوسَی الْکِتْبَ نَمَاما علَی الَّذِی اَحْدَینَ: پھر ہم نے مویٰ کو کتاب عطافر مائی پورااحسان کرنے کواس پر جو کوکار ہے۔[۳] اے اہل بیت! اللہ چاہتا ہے کہ تم سے گندگی کو دور کردے۔[۳] ای اہل بیت! اللہ چاہتا ہے کہ تم سے گندگی کو دور کردے۔[۳] ای پر ہیزگاروں کے لیے ہدایت ہے جو بدد کھے ایمان لاتے ہیں۔[۷] بیدری آیت اس طرح ہے: عَیُنَا فِیُهَا نُسَمَّی سَلْسَبِیلًا: جنت میں ایک چشمہ ہے جے سلبیل کہتے ہیں۔[۷] بید دونوں ضرور جادوگر ہیں۔

امام نافع ، حمزه ، کسائی ، ابن عامراور ابو برشعبه کی قراءت ۔ یہ بھی قراءت متواترہ ہے ) اصل میں انہا ذان لساحران ہے۔ "ان "حرف مشبہ بالفعل اور "ذان " سے پہلے "ها "ضمیر قصداس کا اسم ہے۔ پھر "ذان "مبتدا ابنی خبر سے بل کر "ان "کی خبر ہے۔ وجہ بطلان یہ ہے کہ دسم قرآنی میں "ها" "ان " سے جدا اور جملہ یعنی مبتدا ابنی خبر سے بل کر "ان "کی خبر ہے۔ وجہ بطلان یہ ہے کہ دسم قرآنی میں "ها" "ان " سے جدا اور "ذان " سے متصل یعنی "ان هذان "کلھا ہے۔ کو مقطوع عن الا ضافت کہنا بھی غلط اور باطل ہے۔ کیوں کہ رسم قرآنی " اُئیدُہُ مُ اُسُدُ " اور "هم" ایک ساتھ ملے ہوئے ہیں جس سے نابت ہوتا ہے کہ "أی " "هم "کی طرف مضاف ہے نہ کہ مقطوع عن الا ضافت ۔ یوں ہی وہ بھی غلطی پر ہے جس نے "وَاذَا کَالُوهُمُ أَوُ وَزَنُوهُمُ يُحُسِرُونَ " (المطفقين / ۳)[۲] میں کہا کہ "هم "منمیر مرفوع منفصل ، واوضمیر بارز مرفوع متصل کی تا کید کے لیے (المطفقین / ۳)[۲] میں کہا کہ "هم "مفعول بہ ہے۔ یہ حصے اس لینہیں ہے کہ سم قرآن میں ان دونوں یعنی "کالوهم "اور" وزنوهم " میں واوجمع کے بعد الف نہیں ہے کہ "هم "مفعول بہ ہے۔

[۲] الله تعالی کے کلام میں وارد کسی لفظ پر''زائد'' ہونے کا اطلاق کرنے سے پر ہیز کرے۔ کیوں کہ لفظ زائد ہو لنے سے بھی بیہ خیال ہوتا ہے کہ اس کا کوئی معنی نہیں جب کہ کتاب اللہ مہمل اور بے معنی لفظ کے عیب سے پاک ہے۔اسی لیے بعض علمانے زائد کہنے کی جگہ تا کید، صلہ اور تھم جیسے الفاظ کا استعمال کیا ہے۔

ابن الخشّاب نے کہا: قرآن میں وارد کسی لفظ پر زائد کے اطلاق کے بارے میں علما کے درمیان اختلاف واقع ہوا۔ اکثر حضرات اس بات کے پیش نظر جواز کے قائل ہیں کہ قرآن ، عرب کی زبان میں ، ان کے عرف کے مطابق نازل ہوا اور ان کی زبان وعرف میں کچھالفاظ کوزائد کہا جاتا ہے۔ اس لیے زائد کا اطلاق صحیح و درست ہوگا۔ اور اس لیے بھی بیا طلاق درست ہوگا کہ لفظ زیادت ، حذف کے مقابل ہے۔ حذف ، اختصار و تخفیف کے لیے ہوتا ہے۔ اور زیادت تاکید و تمہید کے لیے۔ دونوں این این مقام پرضیح اور فصیح ہیں۔

بعض علما زائد کااطلاق صحیح نہیں مانتے۔وہ کہتے ہیں کہ جن الفاظ کوزائد کہا جاتا ہے وہ کچھ خاص فوائد ومعانی کے لیے آتے ہیں اس لیےان کے زائد ہونے کا حکم نہیں کیا جاسکتا۔ ابن الخشاب نے مزید کہا جھیق ہے ہے کہا گر''زیادت''سے مراد ایسے معنی کا اثبات ہوجس

<sup>[1]</sup> پوری آیت بیرے: کُمَّ لَنَنْزِعَنَّ مِنُ کُلِّ شِنِعَةِ اَتُهُمُ اَشَدُّ عَلَى الرَّحَمْنِ عِتِيًّا: پھر ہم ہرگروہ سے نکالیں کے جوان میں رخمن برسب سے زیادہ باک ہوگا۔[۲] اور جب انحین ناپ کریا تول کردیں تو کم کردیں۔

کی کوئی حاجت نہیں تو یہ باطل ہے کیوں کہ یہ عبث ہے اور کلام الہی عبث سے منزہ ویا ک ہے۔ لہذا متعین ہو گیا کہ قرآن میں جو بھی لفظ ، زائد آیا ہے ہمیں اس کی حاجت ہے۔ لیکن اشیا کی حاجت ، مقاصد کے اعتبار سے مختلف ہوتی ہے اس لیے عرب جس لفظ کوزائد مانتے ہیں اس کی حاجت الیی نہیں ہے جیسی ''مزید علیہ''کی ہے۔

امام سیوطی نے کہا: بلکہ مقتضا ہے فصاحت و بلاغت کے پیش نظر زائد اور مزید علیہ دونوں کی حاجت کیساں ہے۔

#### فنعبيه

ابوعبید نے کہا: ہم سے حجاج نے اور ان سے ہارون بن موسی نے بیان کیا کہ مجھے زُہیر بن کُر یث نے حضرت عکر مہ کے حوالے سے خبر دی کہ حضرت عکر مہ نے فر مایا: مصاحف کی کتابت مکمل ہوجانے کے بعد جب انھیں حضرت عثان کے سامنے پیش کیا گیا تو آپ کوان میں پچھالیسے الفاظ ملے جن میں اعرابی غلطی تھی فر مایا: انھیں مت بدلو کیوں کہ عرب انھیں خودا پنی زبانوں سے بدل دیں گے یا فرمایا کہ عرب انھیں خود حجے صحیح ادا کرلیں گے۔

ابن الانبارى نے اپنى كتاب "اَلردُّ على مَن خَالَفَ مُصُحَفَ عثمان " اور ابن اشته نے اپنى كتاب المصاحف " ميں اس كى تخر تى كى -

۔ پھرابن الا نباری نے عبدالاعلیٰ بن عبداللّہ بن عامر کے طریق سے بھی اسی کے مثل اور ابن اشتہ نے کیلیٰ بن یعمر کے طریق سے بھی اسی کے مثل تخریج کی۔

ابن الا نباری نے بی بطریق الی البشر، حضرت سعید بن جُمیر سے تخریج کی کہوہ" وَالْمُقِیُمِیُنَ الصَّلٰو ةَ "برِ صق اور کہتے کہ بیکا تبول کی غلطی ہے۔

بیآ ٹار بہت مشکل ہیں۔ اولاً صحابہ کرام کے بارے میں کسے یہ گمان کرلیا جائے کہ وہ کلام میں اعرابی غلطیاں کر سکتے ہیں چہ جائے کہ قرآن میں وہ ایسا کریں۔ حالاں کہ وہ فصحا ے عرب ہیں۔ دوسرے ان کے متعلق کسے بیطن قائم کرلیا جائے کہ وہ اس قرآن میں غلطی کریں گے جسے انھوں نے بی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے ویبا ہی سیکھا جیسا وہ نازل ہوا۔ پھر انھوں نے اسے پورے حزم واحتیاط کے ساتھ اچھی طرح حفظ بھی کرلیا۔ تیسرے بیگمان کسے کرلیا جائے کہ انھوں نے غلط پراور غلط کی کتابت پر اتفاق کرلیا۔ چو تھے بیگمان کسے کرلیا جائے کہ وہ اس غلطی پر متنبہ ہی نہ ہوئے تو اس سے رجوع کسے کرتے ۔ پھر یہ میگمان کسے کرلیا جائے کہ حضرت عثان اس غلطی کو بد لنے اور درست کرنے سے رجوع کسے کردیں گے۔ پھر یہے یہ خیال کرلیا جائے کہ حضرت عثان اس غلط طریقے پر ہمیشہ ہوتی رہی سے منع کردیں گے۔ پھر کسے یہ خیال کرلیا جائے کہ قراءت قرآن اسی غلط طریقے پر ہمیشہ ہوتی رہی

حالاں کہ قرآن سُلُف سے خُلُف تک تواتر کے ساتھ مروی ہے۔ بی<sup>عقل</sup>، شرع اور عادت نتیوں اعتبار سے محال وناممکن ہے۔

علمانے اس کے چند جوابات دیے ہیں:

[1] حضرت عثمان سے بیٹا بت نہیں ۔ اس لیے کہ اس کی اِسناد ، ضعیف ، مضطرب اور منقطع ہے۔ اور اس لیے بھی کہ حضرت عثمان نے قرآن کریم کا'' اما م''نا می نسخہ اس لیے مرتب کرایا تھا کہ لوگ اس کی افتدا کریں۔ بنابریں وہ کیسے اس میں اعرابی غلطی دیکھنے کے باوجودا سے ویسے ہی چھوڑ ویں گے تاکہ عرب اس غلطی کو اپنی زبانوں سے درست کرلیں۔ پھراس کے بعد بیسوال اٹھے کہ جب قرآن کے حجم و کتابت کا اہتمام کرنے والوں نے اصلاح نہ کی حالاں کہ وہ'' خیارامت'' تھے تو دوسرے لوگ کیسے اس کی اصلاح کریں۔

یہ بھی خیال رہے کہ حضرت عثمان نے صرف ایک مصحف نہیں لکھوایا تھا بلکہ ''متعدد مصاحف''
لکھوائے تھے۔اب اگر کہا جائے کہ غلطی تمام مصاحف میں واقع ہوئی تو اس پرسب کا اتفاق ناممکن
ہے۔اوراگر کہا جائے کہ غلطی صرف بعض مصاحف میں ہوئی تو یہ بعض دوسرے مصاحف کی صحت کا
اعتراف ہوا۔لیکن کسی نے بھی یہ ذکر نہیں کیا ہے کہ خلطی بعض میں تھی بعض میں نہیں تھی۔اگر مصاحف
میں اختلاف تھا تو صرف وجوہ قراءت میں تھا۔گریڈن (اعرابی غلطی) نہیں۔

سب سے اچھا جواب یہ ہے کہ حضرت عثمان کے تعلق سے داردان آثار میں تحریف واقع ہوگئ ہے جس کا بیان سوار بن طبیب سے ابن اشتہ کے تخریخ کے کردہ اس اثر سے ہوتا ہے جس میں سوار کے کہنے کے مطابق حضرت ابن زبیر نے فر مایا: ایک شخص نے حضرت عمر کے سامنے کھڑے ہوکر کہا: امیر الموسئین! لوگوں نے قرآن میں اختلاف بر پاکررکھا ہے ۔ حضرت عمر نے اس شخص کی بیہ بات من کر ایک قراءت پر قرآن کو مُدوً ن وجع کرنے کا ارادہ فر مالیا تھا لیکن اسی اثنا میں نیزہ کے وار سے زخمی ہوجانے کے سبب آپ کی وفات ہوگئی۔ پھر جب حضرت عثمان کی خلافت کا زمانہ آیا تو اسی شخص نے پھر آپ سے اس بات کا تذکرہ کیا۔ حضرت عثمان نے مصاحف کو جمع کرلی۔ پھر حضرت عاکشہ کے پاس بھیجا، میں مصحف لے کرآیا اور جم نے مصاحف انھیں دکھا کران کی تھیج کرلی۔ پھر حضرت عثمان کے حکم سے باقی مصاحف کو جائے کے سرحفرت عثمان کے حکم سے باقی مصاحف کو جائے کے کردیا گیا۔

ابن اشتہ نے اپن سند سے حضرت عثمان سے تخریج کی کہ جب مصحف کی تدوین سے فراغت ہوگئی تو اسے حضرت عثمان کی خدمت میں پیش کیا گیا۔ آپ نے اس کونگاہ غور سے دیکھنے کے بعد فرمایا ''تم لوگوں نے اچھااور خوب کام کیا'' میں اس میں کچھ دیکھ رہا ہوں جسے ہم اپنی زبانوں سے درست

کرویں گے۔

اس سے وہ کلمات مراد ہوسکتے ہیں جن میں رسم ،خلاف تلفظ ہے،۔ جیسے:الکتب ، الصبرین ، یا، لااوضعو ۱، لاا ذبحنّه وغیرہ۔ مگران سب کواس لیے برقرار رکھا گیا کہ رسم قرآن توقیقی ہے۔ مرکارعلیہ الصلوۃ والسلام نے اپنے عہد میں جس طرح کتابت کرائی تھی اس کی پیروی ضروری قرار پائی۔ مرکارعلیہ الصلوۃ والسلام نے اپنے عہد میں جس طرح کتابت کرائی تھی اس کی پیروی ضروری قرار پائی۔ فائمہ م

اس میں ان کلمات کا بیان ہوگا جو تین وجہوں \_اعراب یا بنایا ایسی ہی کسی اور وجہ سے \_ پڑھے گئے ہوں۔

حضرت علامه احمد بن بوسف بن ما لک رُعینی کی اس موضوع پرایک عمده تالیف ہے جس کا نام انھوں نے "تحفہ الأقران فیما قُرِئ بالتثلیث من حروف القران " رکھا ہے۔ ذیل میں اس کی چندمثالیں ذکر کی جاتی ہیں۔

[1] " الحمد لله " قراءت متواتره میں اِسے مبتدا ہونے کی تقدیر پر رفع کے ساتھ پڑھا گیا۔ شواذ میں مفعول مطلق ہونے کی بناپرنصب اور دال کی حرکت کو "لله " کے لام مکسور کے تابع کردینے کی تقدیر پر کسرہ کے ساتھ پڑھا گیا۔

[۲] "رب العلَمين " قراءت متواتره مين "رب "كواسم جلالت كى صفت ہونے كى تقدير پرجر كے ساتھ پڑھا گيا۔شواذ ميں صفت مقطوعہ كى تقدير پرمبتدا مقدر مان كررفع كے ساتھ، يافعل "أُمُدَ نے " ياحرف ندامقدر مان كرنصب كے ساتھ پڑھا گيا۔

سا "الرحمٰن الرحيم" كوتتنول وجهول رفع ،نصب اور جركے ساتھ پڑھا گيا۔ [۴] "اثنتا عشرة عينا "ميں "عشرة "لغت تميم كے مطابق شين كے سكون ،لغت حجاز كى روسے كسر ہ اورلغت بلى كے مطابق فتح كے ساتھ پڑھا گيا۔

[2] "بین الموء" تراءت متواترہ میں میم کے فتحہ کے ساتھ اور شواذ میں کسرہ اور ضمہ کے ساتھ اور شواذ میں کسرہ اور ضمہ کے ساتھ پڑھا گیا۔اس لفظ میں نتیوں لغات ہیں۔

[٦] " ذُرِّيَّةٌ بَعُضُهَا مِنُ بَعُضٍ " (ال عمران /٣٤ [١]) ميس "ذرية " كى ذال كوتيول حركتوں كے ساتھ پڑھا گيا۔متواترہ ميں ضمہ ہے۔شواذ ميں كسرہ وفتح بھى آيا ہے۔

[2] " وَاتَّقُوااللهَ الذِي تَسَاءَ لُونَ بِه وَالْأَرُحَامَ " النساء /١ [٢]) متواتره ميل "الارحام" كواسم جلالت يرمعطوف بون كسبب نصب برها كيا \_ شواذ مين ضمير "به " برمعطوف

ہونے کے سبب جراور مبتدا ہونے اور اس کی خبر کے محذوف ہونے کی بنا پر رفع کے ساتھ پڑھا گیا۔ تقذیر عبارت اس طرح ہوگی:" وَالْأَرُ حَامُ مِمَا يَجِبُ أَنُ تَتَّقُوهُ ،وَأَنُ تَحْتَاطُوا لِأَنْفُسِكُمُ فِيُهِ" "قرابت داری اس قتم سے ہے جس سے ڈرنا اور جس کے متعلق احتیاط برتنا ضروری ہے۔"

[ ^ ] "الكيستو ى القعدون من المُوْ مِنِينَ غَيرُ أُولِى الضَّرِ وَالْمُجْهِدُونَ فِى سَبِيلِ اللهِ بِأَمُوالِهِمُ وَ أَنْفُسِهِمُ (النساء/ه ه [ ١ ] ميں "غير "، "قاعدون "كى صفت ہونے كى وجہت رفع كے ساتھ، "المؤمنين" كى صفت ہونے كى وجہت جركے ساتھ اور استناكى بنا برنصب كے ساتھ بڑھا گيا۔

[9]" وَامُسَحُوا بِرُو مِسِكُمُ وَأَرُ جُلَكُمُ "(المائدة /٦[٢]) میں "أر جلَكم "، "الأيدى " پر معطوف ہونے كى وجہ سے منصوب ، "رؤسكم "سے قرب و مجاورت كى وجہ سے مجر ورا ور مبتدا ہونے كى تقدىر پر مرفوع پڑھا گيا ہے۔ مگر إس صورت میں خبر محذوف ہوگی جس پر دليل اس كا ماقبل ہے۔

محكم، منشابه

ارشاد باری تعالی ہے: " هُوَ الَّذِی أَنُولَ عَلَیْكَ الْکِتْبَ مِنْهُ ایْتُ مُحُكَمْتُ هُنَّ أُمُّ الْکِتْبِ مِنْهُ ایْتُ مُحُكَمْتُ هُنَّ أُمُّ الْکِتْبِ وَأَحْرُ مُتَشْبِهِتْ "(ال عمران/۷)" وہی ہے جس نے تم پر کتاب اتاری، اس کی کھا آیتیں صاف معنی رکھتی ہیں، وہ کتاب کی اصل ہیں۔ دوسری وہ ہیں جن کے معنی میں اشتباہ ہے۔" صاف معنی رکھتی ہیں، وہ کتاب کی اصل ہیں۔ دوسری وہ ہیں جن کے میں اشتباہ ہے۔" ابن حبیب نیشا پوری نے اس مسئلہ میں تین اقوال نقل کیے ہیں۔

[۱] بورا قرآن منحکم ہے۔ارشاد خداندی ہے: " کِتَبٌ أَ حُکِمَتُ ایتُهُ"(هود /۱)" بیہ ایک کتاب ہے جس کی آیتیں محکم ہیں۔''

[٢] بورا قرآن متثابہ ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے: "أَللّهُ نَوَّلَ أَخْسَنَ الْحَدِيُثِ كِتَا بًا مُتَشَابِهًا مَّثَانِیَ" (الزمر/٢٣)" الله نے اتاری سب سے اچھی کتاب کہ اول سے آخرتک متثابہ ہے، دوہرے بیان والی۔''

[<sup>۳</sup>] شروع میں مذکورآ بت کریمہ کی روسے سیجے یہ ہے کہ قرآن کی دوفشمیں ہیں۔(۱) محکم (۲) متشابہ اور پہلی دوآ بیوں کا جواب ہہ ہے کہ "اِئے گئام" سے مراد ہے" قرآن کا ہر طرح کے نقض و عیب سے پاک اور درجهٔ کمال پر فائز ہونا اور اس میں کسی طرح کی کمی یا اختلاف کا راہ نہ پانا" اور" تَشَابُه"کامطلب ہے:" حقانیت ،راست گوئی اوراعجاز میں پورے قرآن کا باہم یکساں ہونا"

<sup>[1]</sup> برابزنہیں وہ مسلمان کہ بےعذر جہاد سے بیٹھر ہیں اوروہ کہ راہ خدا میں اپنے مالوں اور جانوں سے جہاد کرتے ہیں۔ [۲] اورا پنے سروں اور پیروں کو دھوؤ۔

اہم علوم قرآن محکم اور منشابہ کی تعیین وتعریف میں بھی مختلف اقوال ہیں: محکم اور منشابہ کی تعیین وتعریف میں بھی مختلف اقوال ہیں:

[1] محکم: وہ ہے جس کی مرادمعلوم ہو،خواہ اس طرح کہوہ خود ظاہر ہے یا تاویل کے بعد اس کی مراد ظاہر ہو چکی ہے۔

متشابہ: وہ ہے جس کے علم کواللہ تعالیٰ نے اپنے لیے مخصوص کرلیا ہے بعنی جے اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا۔جیسے: قیامت کا قائم ہونا ، د جال کا ٹکلنا اوراوائل سور میں حروف مقطعات۔

[٢] محكم: وه ہے جس كامعنى واضح وغيرمبهم ہو۔

منشابہ: وہ ہے جواس کے برعکس ہو۔

[m] محکم : وہ ہے جس میں صرف ایک وجہ تا ویل ہو۔

م**تشا**به: وه ہے جو کئی وجوہ تاویل کااحتمال رکھتا ہو۔

[4] محکم: وہ ہے جس کامعنی سمجھ میں آئے۔

متثابه: وہ ہے جس کامعنی سمجھ میں نہ آئے ۔ جیسے نمازوں کی تعداد ، فرض روز سے کا رمضان

کے ساتھ خاص ہونا شعبان میں نہ ہونا۔

اس کے قائل قاضی ماور دی ہیں۔

[0] محكم: وه ب جوستقل بنفسه مو \_ بعني جس كامعني خود لفظ سے سمجھ ميں آ جائے \_ أسے سمجھنے کے لیے کسی اور لفظ کی ضرورت نہ رہے۔

متشابه: وہ ہے جوکسی دوسری چیز کی طرف راجع کیے بغیر مستقل ہنفسہ نہ ہو۔

[۲] محکم: وہ ہے جس کی تاویل خوداس کی تنزیل ہو۔ یعنی نزول کے ساتھ ہی اس کامعنی واضح ہو۔

متشابہ: وہ ہے جو بغیرتا ویل کے نہ معلوم ہو سکے۔

[2] محكم: وہ ہے جس كے الفاظ مكررنہ ہوں۔

منشابہ: وہ ہےجس کے الفاظ مکرر ہوں۔

[^] محكم: فرائض اور وعدو وعيدين \_ جب كه متشابه: فقص وامثال بين \_

[9] ابن آبی حاتم نے علی بن طلحہ کے طریق سے حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عنہما سے تخ تلج کی۔آپ نے فر مایا جھمات قرآن میں وار دناسخ ،حلال وحرام ،حدود وفرائض اور وہ تمام امور ہیں جن پرایمان لایا جاتا اورعمل کیا جاتا ہے۔ جب کہ متشابہات :قرآن میں موجود منسوخ ،مقدم و مؤخر،امثال واقسام (قسم )اوروہ تمام امور ہیں جن پرایمان تولا یا جاتا ہے مگران پرعمل نہیں کیا جاتا۔ [•ا]عبد بن حمید نے بسند سیجے ،ضحاک ہے نقل کیا ۔انھوں نے کہا: قرآن کے وہ جھے جو

منسوخ نہیں محکمات ہیں اور متشابہات وہ ہیں جومنسوخ ہیں۔

[اا] ابن ائی حاتم نے مقاتل بن حیان سے تخریج کی۔انھوں نے کہا:ہمیں اگلوں سے یہ معلوم ہوا ہے کہ منتشا بہات" اللم ، اللمص ، اللمر اور الله " ہیں۔

ابن ابی حاتم نے کہا عکرمہ وقتا وہ وغیر ہما سے مروی ہے کہ:

[۱۲] محکم وہ ہے جوقابل عمل ہو۔اورمتشابہ وہ ہے جس پرایمان رکھنا تو ضروری ہومگروہ قابل عمل نہو۔

فصل

متشابہات کے بارے میں علما کے دوقول ہیں:

[ا] متشابہات کی مراد بندوں کومعلوم ہوسکتی ہے۔ [۲] ان کاعلم صرف اللہ کو ہے۔

قرآن كريم ميں ہے: "هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتْبَ مِنهُ الْتُ مُّحُكَمْتُ هُنَّ أَمُّ الْكِتْبِ وَأَخَرُ مُتَشْبِهِ فَ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَا بَهَ مِنهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَالرُّ سِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ امَنَّا بِه كُلُّ مِّنُ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا تَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ تَا وِيلَه اللَّهُ - وَالرُّ سِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ امَنَّا بِه كُلُّ مِّنُ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَخْلُمُ مَا وَيُلَه اللَّهُ - وَالرُّ سِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ امَنَّا بِه كُلُّ مِّنُ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَخْلُمُ وَلَو اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

اصل اختلاف يبال ہے كه "وما يعلم تاويله "پروقف لازم ہے اور "الراسخون فى العلم " الگ جملہ ہے جس ميں "الراسخون "سبتداہے، "يقولون " اس كى خبر ـ تو مطلب بيہوا كه متنابه كى مرادصرف الله كومعلوم ہے، علما بيرا تخيين كونبيں ـ ہاں وہ اس كى حقانيت پرايمان ركھتے ہيں اور اس كے من جانب الله مونے كے قائل ہيں \_ دوسرا قول بيہ ہے كه "و الراسخون فى العلم " اسم جلالت (الله) پرمعطوف ہے اور "يقولون " حال ہے ـ تو مطلب بيہوا كه متنابه كى مرادالله بھى جانتا ہے اور وہ بھى جوعلم ميں پخته كار ہيں ـ

"" متنابه کی مرادراتخین کومعلوم ہے "اس قول کواہل کا کی ایک مختفر جماعت نے اختیار کیا جن میں مجاہد بھی ہیں اور حضرت عبداللہ بن عباس سے بھی ایک روایت یہی آئی ہے۔ چناں چہ ابن منذر نے بطریق مجاہد حضرت عبداللہ بن عباس سے اللہ تعالی کے قول "و ما یعلم تاویلہ الا الله والر سحون فی العلم "کے متعلق تخریک کہ آپ نے فرمایا: میں ان لوگوں کے زمرے میں ہوں

جنھیں اس کی تا ویل معلوم ہے۔

لیکن اکثر صحابہ، تا بغین، تیج تا بعین اوران کے بعد کے علما خاص طور سے اہل سنت نے اسی کو اختیار کیا کہ متشابہ کی مراد خدا ہی کومعلوم ہے، راشخین کومعلوم نہیں۔

تمام روایتوں میں سیجے ترین روایت یہی ہے۔

امام سیوطی نے فرمایا: اکثر اہل علم کے مذہب کی صحت کی دلیل وہ اثر ہے جے عبدالرزاق نے اپی ''تفیر'' میں اور جا کم نے اپنی کتاب' متدرک' میں حضرت عبداللہ بن عباس سے تخریج کیا کہ وہ " وما یعلم تاویلہ الااللہ ،ویقول الرسخون فی العلم آمنا به " پڑھتے تھے جواس بات کی دلیل ہے کہ "الرسخون " میں واواستیناف کے لیے ہے عطف کے لیے نہیں ۔ کیوں کہ اس روایت سے اگر چہ قراءت ثابت نہیں ہوسکتی لیکن اس کا کم سے کم اتنا درجہ تو ہے کہ یہ باسنادہ تھے ''تر جمان قرآن' سے ثابت شدہ خبر ہے۔ اِس لیے اس ضمن میں ان کی بات دوسروں پرتر جیے افتہ ہوگی۔ اس کی تا سکد اس کے تا سکتا سے جسی ہوتی ہے کہ آیت کر بھہ جہاں'' متثابہ' کے در پے ہونے والوں کی خدمت اور انھیں کج روی سے بھی ہوتی ہے کہ آیت کر بھہ جہاں'' متثابہ' کے در پے ہونے والوں کی خدا کو سپر دکرنے والوں اور فتنہ انگیزی کا خواہاں قرار دینے پر دلالت کر رہی ہے اور بیدر ہوتا بھی ایس ہے جیسی اللہ نے'' پر ایمان کی مدح وستائش پر بھی دلالت کر رہی ہے اور بیدر ہوتا بھی ایس ہے جیسی اللہ نے'' پر ایمان لانے والوں کی فرمائی ہے۔

فران فقل کیا کہ حضرت ابی بن کعب کی قراءت میں بھی "ویقول الراسخون " ہے۔
ابن ابی داؤد نے "المصاحف " میں بطریق المش تخریج کی کہ اعمش نے کہا: حضرت عبداللہ بن مسعود کی قراءت میں "وَإِنَ تاویلُه الَّا عِندَالله ،والراسخون فی العلم یَقُولُون امنا به" ہے۔"اس کی تاویل اللہ کے پاس ہی ہے اور جنھیں علم میں رسوخ حاصل ہے وہ کہتے ہیں کہ ہم اس پر

ايمان لائے"۔

سینحین وغیرہانے حضرت عائشہ سے تخریج کی۔انھوں نے فرمایا: رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے آیت کریمہ « هُوَ الذِی أَنْزَلَ عَلَیْكَ الْحِتْبَ " (ال عمران/۷) اللہ تعالیٰ کے قول علیہ وسلم نے آیت کریمہ « هُوَ الذِی أَنْزَلَ عَلَیْكَ الْحِتْبَ " (ال عمران/۷) اللہ تعالیٰ کے قول "أُولُوالاً لُبَابِ " یک تلاوت کرنے کے بعد فرمایا: اے عائشہ! جب تم قرآن میں وار دِمتشا بہات کے در بے ہونے والوں کودیکھوتو سمجھلوکہ یہی وہ لوگ ہیں جنھیں اللہ تعالیٰ نے''گراہ''اور'' فتنے کا خواہاں'' قرار دیا ہے۔لہذاان سے بچتی رہو۔

طبرانی نے '' بمجم کبیر'' میں حضرت ابو ما لک اشعری رضی اللہ تعالی عنہ سے تخریج کی کہ انھوں نے رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کوفر ماتے ہوئے سنا بمجھے اپنی امت کے متعلق صرف تین باتوں کا اندیشہ ہے۔ پہلی میہ کہ مال کی فرادانی کے سبب ان کے درمیان''حسد'' پیدا ہوجس کے نتیج میں وہ ہاہم برسر پریکار ہوجا ئیں ۔ دوسری میہ کہ ان کے سامنے کتاب اللہ کھو لی جائے تو مومن اسے لے کر اس کی تاویل کی کوشش کرے حالاں کہ اس کی تاویل صرف اللہ کومعلوم ہے۔ الحدیث...۔

ابن ابی حاتم نے بھی حضرت عائشہ ہے تخ تکے کی کہ حضرت عائشہ نے کہا: ان کا لیعنی صحابۂ کرام کاعلمی رسوخ یہی تھا کہ متشابہ قر آن پران کا ایمان تھا اور وہ اس کی مراد کاعلم نہ رکھتے تھے۔

دارمی نے اپنی "مند" میں سلیمان بن بیار سے تخریج کی کہ ابن صَبِیْغٌ نامی ایک شخص" کہ بین آگر" متنابہ قرآن "کے بارے میں دریافت کرنے لگا،اس کی اطلاع حضرت عمر کو ہوئی تو آپ نے اسے بلالا نے کے لیے ایک شخص کو بھیجا۔ اِدھرآپ نے کھجور کی پرانی شاخیس تیار کرلیں۔ جب وہ شخص آگیا تو آپ نے ایک شخص کو بھیجا۔ اِدھرآپ نے کھجور کی پرانی شاخیس تیار کرلیں۔ جب وہ شخص آگیا تو آپ نے اس سے پوچھاتم کون ہو؟ اس نے جواب دیا میں" عبداللہ بن صبیغ" ہوں۔اتنا

کہتے ہی آپ نے ایک شاخ اٹھا کراسے اتنامارا کہ اس کے سرسے خون جاری ہو گیا۔

دارمی ہی کی دوسری روایت میں ہے۔حضرت عمر نے پتیوں سے صاف کی ہوئی تھجور کی ٹہنی سے اس کو اتنا مارا کہ اس کی پشت کو زخمی کر دیا ، پھر اسے چھوڑ دیا یہاں تک کہ جب اس کا زخم ٹھیک ہو گیا تو پھر یہی سزا دی اور شفایا ب ہونے تک اسے پھر چھوڑ دیا۔لیکن اب کی بار جب سزا دی نے لیے اسے طلب فر مایا تو اس نے کہا'' اگر مجھے تل ہی کر دینا چاہتے ہیں تو اچھے انداز سے تل کر دیجئے'۔ بین کر حضرت عمر نے اسے اپنی سرز مین میں چلے جانے کی اجازت دے دی اور حضرت ابوموی اشعری کے یاس پیچر پر بھیجے دی کہ کوئی مسلمان اس کے یاس نشست و برخاست نہ کرے۔

یہ احادیث وآ ثاراس بات کی دلیل ہیں کہ متشابہ کاتعلق اس سے ہے جس کاعلم اللہ کے سوا سمی کونہیں اور اس میں خوض ودل چھپی قابل مذمت ہے۔[ا]

### حكمتِ متثابه

بعض علما نے معرفت متشابہ سے بندہ کے عاجز ہونے کے باوجود قرآن میں اس کے موجود ہونے کی حکمت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فر مایا: جس طرح بدن کوعبادت کی آز مائش میں ڈالا گیا ای طرح عقل کو'' متشابہ'' کی مراد نہ جانے ہوئے بھی اس کی حقانیت کا اعتقادر کھنے کی آز مائش میں مبتلا کیا گیا۔ جسے ایک دانشور جب کوئی کتاب تصنیف کرتا ہے تو بھی بھار اس میں بچھ باتیں اس لیے

[1] حضرت طاجیون رحمالغد اورالا او اوراق تصریب الکتے ہیں جو حضرات اس کے قائل ہیں کدراتخین فی العلم متشاب کی مراد جانے ہیں ،ان کا مطلب یہ ہے کے نظمی طور پراس کی تاویل جانے ہیں اور جو حضرات اس کے قائل ہیں کدراتخین کو متشاب کی مراد معلوم ہیں ،ان کا مطلب یہ ہے کہ اُنسی متشاب کا قطعی دیقتی معنی معلوم ہیں جس کے بارے میں کہا جائے کہ یہی مراد اللی ہے اور اس پر ایمان لا نا ضروری ہے۔اس طرح دیکھا جائے تو یہ کوئی حقیقی اختلاف نہیں بلکہ نزاع افتظی ہے۔ تا۔ متر جم۔

اہم علوم قرآ ك

اجمالی طور پر ذکر کرتا ہے کہ شاگر د کے دل میں اپنے استاذ کے لیے فروتی و خاکساری کا جذبہ پیدا ہو۔ اور جیسے بادشاہ کوئی ایسی علامت اختیار کرتا ہے جس سے وہ شخص ممتاز ہوجائے جسے اس نے اپنا''راز دار'' بنایا ہے۔

یہ بھی کہا گیا ہے کہا گربدن کے اندرسب سے بلندوبالا مقام کی حامل اس عقل کوامتحان میں نہ واللہ مقام کی حامل اس عقل کوامتحان میں نہ والا گیا ہوتا تو ''عالم' اپنے علم کے غرور ونخوت میں مست ہوکر ہمیشہ تمر دوسرکشی پر قائم رہتا ۔لیکن اس ابتلا و آز مائش کے باعث اسے بارگاہ خداوندی میں اظہار عجز وفروتنی کے ساتھ''عزت بندگ'' سے انس ملتا ہے۔

لیکن سوال اٹھتا ہے کہ اس کے لیے متثابہ ہی کو کیوں منتخب کیا گیا تو اس کا جواب یہ ہے کہ اسی سے عقلیں اپنے خالق وموجد حقیقی کے حضورا پنی کمی اور قصور کا اقر ارواعتر اف کرتے ہوئے جھک جاتی ہیں۔

آیت کو اللہ تعالیٰ کے قول "وَمَا یَدَّ عُرُ اللّا اُولُو اللّا لُبَابِ" اللّا اِللّٰہ کی مرح ہے۔ یعنی جوقر آنی پندوموعظت کرنے والوں'' پر تعریض اور' علم میں رسوخ و پختگی رکھنے والوں'' کی مدح ہے۔ یعنی جوقر آنی پندوموعظت کو قبول نہ کریں اورا بنی خواہشات نفسانی کی مخالفت نہ کریں وہ اہل حق کے زمرے میں واخل نہیں۔

ای لیےراتخین فی العلم نے کہا: "رَبَّنَا لَا تُرِعُ قُلُوٰہِنَا بَعُدَ إِذُ هَدَیُتَنَا وَهَبُ لَنَامِنُ لَّدُنُكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَا بُ "(ال عِمران/٨)" اے رب ہمارے! ہمارے ول ٹیڑھے نہ کر بعداس کے کہتو نے ہمیں ہدایت دی اور ہمیں اپنے پاس سے رحمت عطا کر ۔ بے شک تو ہے بڑا دینے والا۔"
یہ لوگ نفسانی کج روی سے پناہ خداوندی طلب کرنے کے بعد علم لدنی عطا کیے جانے کی طلب میں اپنے "موجد حقیقی" کے حضور سرقگندہ ہوگئے۔

جب شمصیں معلوم ہو گیا کہ'' متثابہ'' میں انہاک ومشغولیت قابل مذمت ہے تو اب'' متشابہ'' کی تحدید تعیین ضروری ہوگئی۔اوریہی بہتر ہے کیوں کہ'' مذموم'' کاعلم ہوجانے کے بعد ہی اس سے اجتناب کیاجاسکتا ہے۔اسی لیے علامہ خطّا بی نے کہا: متشابہ کی دوسمیں ہیں:

[۱] جسے محکم کی طرف پھیراجائے اور محکم پراس کا قیاس کیا جائے تواس کا معنی معلوم ہوجائے۔ [۲] جس کی حقیقت سے آگہی کی کوئی راہ ہی نہ ہو۔

'' کج نہادلوگ''اسی کے پیچھے پڑے رہتے ہیں۔اوراس کی تاویل جانے کے لیے کوشاں رہتے ہیں۔مگراس کی حقیقی مراد ومنشا تک ان کی رسائی نہیں ہو پاتی۔اس لیےاس کے تعلق سے شک و ارتیاب میں گرفتار ہوکر فتنے میں مبتلا ہوجاتے ہیں۔ فصل

آیات صفات کا تعلق بھی متثابہات ہے ہے۔ ابن اللبّان نے ان کے بیان میں ایکہ مستقل کتاب تصنیف فرمائی ہے۔

یہاں چندمثالیں ذکر کی جاتی ہیں۔

" الرَّ حُمْنُ عَلَى الْعَرُشِ اسْتَوَىٰ " (طُه /٥) "وه بر فى مهر والا، اس نے عرش بر استوا فرمایا۔ " (جبیبااس کی شان کے لاکق ہے۔ )

"كُلُّ شَى أَهِ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَةً" (القصص /۸۸) "ہر چیز فانی ہے سوااس کی ذات کے '۔
"وَیَبُقَیٰ وَجُهُ رَبِّكَ" (الرحمن /۲۷) "اور باقی ہے تمھارے رب کی ذات "۔
"وَلِتُصنَعَ عَلَیٰ عَینِیٰ" (طه / ۳۹) "اور اس لیے کہ تو میری نگاہ کے سامنے تیار ہو'۔
"یَدُ اللّٰهِ فَوُقَ أَیْدِیْهِمُ " (الفتح / ۱۰) "ان کے ہاتھوں پر اللّٰد کا ہاتھ ہے'۔
"وَالسَّمُوتُ مَطُوِیْتٌ بِیَمِیْنِهِ" (الزُمَر /۲۷) "اور اس کی قدرت سے سب آسان لپیل دیے جا کیں گے۔'

جمہور اہل سنت بشمول سکف و محدثین اہل سنت کا مذہب میہ ہے کہ'' متشابہات' پرایمان رکھا جائے اور ان سے کیا معنی مراد ہے اسے اللہ تعالیٰ کو تفویض کر دیا جائے اور ان کی تفسیر و توضیح نہ کا جائے ۔لیکن اللہ تعالیٰ کو ان کے اس معنی سے منزہ و پاک قرار دیا جائے جوفوری طور پر ذہن میں آتا اور طاہر لفظ سے معلوم ہوتا ہے۔ کیوں کہ جسم وجسما نیات سے اس کا پاک ہونا دلیل قطعی سے ثابت ہے۔ اللہ سنت کے گروہ خلف کا مذہب میہ ہے کہ ہم اللہ تعالیٰ ای عظمت وجلالت قدر کے شایان شان معانی کے ساتھ'' می تاویل کریں گے۔

امام الحرمین کا بھی یہی مذہب تھا۔لیکن انھوں نے بعد میں اس سے رجوع فر مالیا۔اپ ''رسالہ ُ نظامیہ'' میں فر ماتے ہیں: ہم دینی پہلو سے جس چیز کو پسند کرتے اور جس چیز کے سبب''عہد'' میں اللہ کی فر ماں برداری کرتے ہیں وہ''سلف امت'' کا انباع ہے جومتشا بہات کے معانی سے تعرض نہ کرنے پر ہمیشہ قائم رہے۔

علامہ ابن الصلاح نے فرمایا: اسی طریقے پر امت کے پیش رو اور''سرداران گروہ سلف صالحین''مضبوطی سے قائم رہے،اسی کوگروہ فقہا کے ائمہ وقائدین نے اختیار کیا،اسی کی ائمہ ٔ حدیث اور اس کے سرخیل محدثین نے دعوت دی اور ہمارے اصحاب متعلمین میں کوئی بھی اس سے روگر دانی یا اس کا انکار نہیں کرتا۔

علامہ ابن وقیق العید نے راہ اعتدال اختیار کرتے ہوئے فر مایا: اگر تاویل 'لسان عرب' سے قریب ہوتو ممنوع و معیوب نہیں ۔ اور اگر اس سے بعید ہوتو ہم تاویل سے باز رہیں گے اور خدا کی تنزیہ کرتے ہوئے اس بات کے قائل رہیں گے کہ اس سے رب تعالیٰ کی جو بھی مراد ہے اس پر ہمارا ایمان ہے۔ مزید فر مایا: جس لفظ کے معنی ظاہر ہوں اور محاور اس عرب سے وہ معنی سمجھے بھی جاتے ہوں تو ہم بغیر کسی تو قف و تر دو کے اس کے قائل ہوں گے۔ جیسے اللہ تعالیٰ کے ارشاد'' اُن تَقُولَ نَفُسٌ ہم بغیر کسی تو قف و تر دو کے اس کے قائل ہوں گے۔ جیسے اللہ تعالیٰ کے ارشاد'' اُن تَقُولَ نَفُسٌ با حَسُر تَنی عَلَی مُافَرٌ طَابُ فِی جَنُب اللهِ " (الزمر / ۲۰) میں ہم لفظ" جنب" کو" حق "کے معنی میں گے۔ اب معنی ہوں گے۔'' کہ ہیں کوئی جان مینہ کہے کہ ہا نے انسوس اس کوتا ہی پر جو میں نے میں لیس کے۔ اب معنی ہوں گے۔'' کہ ہیں کوئی جان مینہ کہے کہ ہا نے انسوس اس کوتا ہی پر جو میں نے اس میں کی گی۔ اللہ کے وہ راز ہا ہے سر بستہ ہیں جنفیں اللہ بی جانیات وطاعت میر سے اور ان میں بھی مختار و پہندیدہ قول یہی ہے کہ ' بیا للہ قالیٰ کے وہ راز ہا ہے سر بستہ ہیں جنفیں اللہ بی جانیا ہوں ہے۔'' بیا للہ تعالیٰ کے وہ راز ہا ہے سر بستہ ہیں جنفیں اللہ بی جانیا ہے۔''

ابن منذروغیر و نے امام تعمی سے تخ تنج کی کہان سے بعض سورتوں کے آغاز میں مذکور حروف کے بارے میں بذکور حروف کے بارے میں پوچھا گیا تو انھوں نے جواب دیا''ہر کتاب کا ایک راز ہوتا ہے۔اور اس قر آن کا راز ''فوائے سور'' ہیں''۔

مگر کچھ دوسرے علمانے ان کے معنی میں غور وخوض بھی کیا ہے۔ چناں چہ ابن ابی حاتم وغیرہ نے بطریق ابی الفحلی ، حضرت عبد الله بن عباس سے تخریج کی کہ آپ نے اللہ تعالی کے قول "الم " کے بارے میں فرمایا کہ اس کا معنی ہے: "أَنَا اللّٰهُ أَعُلَمُ "۔ میں الله بی جانتا ہوں۔ "ألمص " کے بارے میں فرمایا کہ اس کا مطلب ہے: "أَنَا اللّٰهُ أَفْصِلُ "۔ میں اللہ بی فیصلہ کرتا ہوں اور "ألوٰ" کے بارے میں فرمایا کہ اس کا معنی ہے "أَنَا اللّٰهُ أَفْصِلُ "۔ میں اللہ بی فیصلہ کرتا ہوں اور "ألوٰ" کے متعلق فرمایا کہ اس کا معنی ہے "أَنَا الَّذِی أَرَیٰ " میں ہی دیکھتا ہوں۔

بنبيه

اکثر اہل سنت خصوصاً حنفیہ اس کے قائل ہیں کہ متشابہات وہ قرآنی اسرار ہیں جن کامعنی مرادہ راتخین فی انعلم کومعلوم نہیں ۔ لیکن اس پر سب کا اتفاق ہے کہ رسول کریم علیہ الصلاۃ والتسلیم کو متشابہات کی مراد معلوم ہے۔ اس لیے کہ حضور علیہ الصلاۃ والسلام قرآن کے اصل مخاطب اور مہبط وحی متشابہات کی مراد معلوم ہے۔ اس لیے کہ حضور علیہ الصلاۃ والسلام قرآن کے اصل مخاطب اور مہبط وحی ہیں۔ اگر انھیں متشابہ کے معنی معلوم نہ ہوں تو اس کی تنزیل کا عبث ہونالازم آئے گا اور یہ ایہ اہوگا جیسے کرنی ہے۔ اس لیے میں بات کرنا جے وہ کچھ ہیں سمجھتا۔ اور رب تبارک و تعالی عبث سے منزہ ہے۔ اس لیے رسول کو اس کے معنی معلوم ہیں۔ اور متشابہات خدا ورسول کے در میان وہ اسرار ورموز ہیں جن کی مراد خداور سول ہی جانتے ہیں۔ (نور الانوار – ۱۲ مترجم)

#### قرآن کےمقدم وموَ خرکا بیان

ابن ابی حاتم نے ہی انھیں سے فرمان خداوندی " وَلَوُلاَ کَلِمَةٌ سَبَقَتُ مِنُ رَّبُكَ لَكَانَ لِرَامًا وَاَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتُ مِنُ رَّبُكَ لَكَانَ لِزَامًا وَاَحْلَ مُسَمَّى " (طُه / ۲۱) کے بارے میں تخریج کی کہ انھوں نے فرمایا: یہ تقدیم كلام سے ہے۔ مراد ہے: "ولولا كلمة وأجل مسمى لكان لزاما " "اگر تمھارے رب كی ایک بات اور معین وعدہ نہ گذر چکا ہوتا تو ضرور عذاب انھیں لیٹ جاتا۔ "

انصیں ابن الی حاتم نے ارشاد خداوندی " اُنُوَلَ عَلَیٰ عَبُدِهِ الْکِتْبَ وَلَمُ یَجُعَلُ لَّهُ عِوَجًا فَیْ عَبُدِهِ الْکِتْبَ وَلَمُ یَجُعَلُ لَّهُ عِوَجًا فَیْمًا " (الکھف/۱) کے متعلق حضرت مجاہد سے تخریج کی ۔ انھوں نے فر مایا: اس جگہ تقدیم و تاخیر ہے۔ مراد ہے: "اَلْحَمُدُ لِلَٰهِ الَّذِیُ اُنُولَ عَلَی عَبُدِهِ الْکِتْبَ قَیِّمًا وَلَمُ یَجُعَلُ لَّهُ عِوَجًا " "سب خوبیاں اللہ کوجس نے اپنے بندے پرعدل والی کتاب اتاری اوراس میں اصلاً کجی نہر کھی۔ "
خوبیاں اللہ کوجس نے اپنے بندے پرعدل والی کتاب اتاری اوراس میں اصلاً کجی نہر کھی۔ "

انھوں نے ہی اللہ تعالیٰ کے قول " لَهُمُ عَذَابٌ شَدِیدٌ بِمَا نَسُوا یَوُمَ الْحِسَابِ" (ص/٢٦) کے بارے میں حضرت عکر مہے تخ تئ کی۔انھوں نے فرمایا:اس مقام پر تقدیم وتاخیر ہے۔ مراد ہے۔ "لہم یَوُمَ الحِساب عذاب شدید ہما نَسُوا "۔" ان کے بھلا ویئے کے سبب، حساب کے دن ان کے بھلا ویئے کے سبب، حساب کے دن ان کے لیے شخت عذاب ہوگا۔"

ابن جرير في الله تعالى كقول "وَ إِذَ اجَاءَ هُمُ أَمُرٌ مِّنَ اللَّا مُنِ أُوِالُخَوُفِ أَذَاعُوا بِهِ اللهِ وَلَوُ رَدُّوهُ إِلَى الرَّ سُولِ وَالَى أُولِى الْأَمْرِ مِنْهُمُ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسُتَنبِطُونَهُ مِنْهُمُ ، وَلَوُلَا فَضُلُ اللهِ عَلَيْكُمُ وَرَحُمَتُهُ لَا تَبَعْتُم الشَّيُطُنَ إِلَّا قَلِيلًا " (النساء /٨٣) كى بارے ميں ابن زيدے اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحُمَتُهُ لَا تَبَعْتُم السَّيُطُنَ إِلَّا قَلِيلًا " (النساء /٨٣) كى بارے ميں ابن زيدے تخر تح كى - ابن زيد نے فرمايا: اس آيت ميں تقديم وتا فير ہے - مراد ہے۔ "وَإِذَا جَاءَ هُمُ أَمُرٌ مِّنَ

الامُنِ أُوِالُحَوُفِ اَذَاعُوابِهِ إِلَّا قَلِيُلَا مِّنُهُمُ وَلَوُلَا فَضُلُ اللَّهِ عَلَيُكُمُ وَرَحُمَتُهُ لَمُ يَنُجُ قَلِيلٌ وَلاَ عَنِيلٌ "" أور جب ان كے پاس كوئى بات اطمينان يا ڈرى آتى ہے تواس كا چرچا كر بيٹھتے ہيں ۔ مگر تھوڑ ہے لوگ ايسانہيں كرتے ۔ حالاں كه اگر بيچرچا كرنے والے اس معامله ميں رسول اور اپنے ذى اختيار لوگوں كى طرف رجوع لاتے تو ضرور بات ميں كاوش كرنے والے بيلوگ ان سے اس كى حقيقت جان ليتے اور اگرتم پر الله كافضل اور اس كى رحمت نہ ہوتى تو كوئى جماعت نجات نہ پاتى خواہ قليل ہوتى يا كثير۔ "

## تقتريم وتاخيركي چنداورمثاليس

[1] "أَفَرَ أَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ اللَّهَ هُوَاهُ " (الجانبة ٢٣) بياصل ميں "هواه اللهه " ہے۔
كول كه آيت كا ظاہرِ معنى ہے۔ "جس نے اپنے معبود كوا بنى پنداور محبوب بناليا "اوراييا كرنے والا برا
نہيں ہوتا۔ دراصل يہال مفعول ثانى سے اعتناكى وجہ سے مفعول ثانى كومقدم كرديا كيا ہے۔ اصل تقدير
كلام بيہے۔ "أفر أيتَ من اتحد هواه الله " "كياتم نے اسے نه ديكھا جس نے اپنى خوا ہش نفس كو
اپنا معبود بناليا۔ "

[۲] "وَغَرَابِيُبُ سُودٌ" (فاطر/۲۷) يه اصل مين "سود غرابيب" - يول كه "غِرُبِيُب" كمعنى بين: "سخت سياه" تواس مين "سَوَادٌ" (سيابی) كے مقابلے مين معنی كى زيادتى ہے۔ اور جس لفظ مين معنی كى زيادتى موده زياده بليغ اور مؤخر ہوتا ہے۔ اس ليے دراصل "سُود" مقدم اور "غرابيب "مؤخر ہے۔ دوسراقول بيہ ہے كه "غرابيب" كے بعد "سود" توضيح تفير كے ليے ہے۔

[س] "وَلَقَدُ هَمَّتُ بِهِ ، وَهَمَّ بِهَا لَوُلَاأَنُ رَاى بُرُهَانَ رَبَّهِ" (يوسف/٢٤) اس كَى تركيب نحوى يول ہے: "لولا أن راى برهان ربه لَهَمَّ بها " "اور بے شک عورت (زليخا) نے اس لا يوسف) كااراده كيا اوروه بھى عورت كااراده كرتا اگرا ہے رب كى دليل نه ديكھ ليتا معنى يہوئے كه يوسف نے اپنے رب كى بر بان ديكھى اس ليے عورت كا قصد نه كيا۔ اس تقدير پر" قصدِ گناه "حضرت يوسف سے منفى ہے۔

قتم ثانی: جوالیی نه ہو۔ یعنی جومشکل اور غیر واضح نه ہو بلکه کسی حکمت اور نکتے کے تحت کسی لفظ کی تقدیم ہوئی ہو۔

ال موضوع برعلامة من الدين بن الصائغ نے ايک كتاب "آلْمُقَدَّ مَهُ فِي سِرِّ الْأَلْفَاظِ الْمُقَدَّ مَهُ فِي سِرِّ الْأَلْفَاظِ الْمُقَدَّ مَه " تاليف فرمانی ہے۔ اس میں آپ تحریر فرماتے ہیں: اسسلیے میں عام اور کھی ہوئی حکمت المُفَدَّ مَه " تالیف فرمانی ہے۔ اس میں آپ تصنیف "الکتاب" میں کہا: " کَأَنَّهُم يُفَدَّ مُونَ الَّذِي بَيَانُهُ " المُحَتاب " میں کہا: " کَأَنَّهُم يُفَدَّ مُونَ الَّذِي بَيَانُهُ

أَهَمُّ ، وَهُمُ بِبِيَانِهِ أَعُنَى " گويا عرب المع مقدم كردية بين جس كابيان اجم بواور جس ك ذكر كا انھيں زيادہ اجتمام ہو۔''

مزید فرمایا: یہ "محمت" تو ایک اجمالی چیز ہے ۔لیکن جہاں تک تقذیم کے تفصیلی اسباب واسرار کا تعلق ہے تو میر ہے ذہن میں کتاب عزیز میں موجودان اسباب واسرار کی دس نوعیں آئی ہیں۔

[1] تبرک: جیسے اہم اور ذی شان امور میں اللہ تعالیٰ کے اسم گرامی کومقدم کرنا۔ارشاد ہے:

"شَهِدَ اللّٰهُ أَنَّهُ لَا اِلٰهَ اِلَّا هُوَ وَالْمَلْئِكَةُ وَأُولُوالْعِلْمِ "(ال عمران/۱۸) "اللہ نے اپنی محلوق کے لیے بیان فرما دیا کہ اس کے سواکوئی معبود برحق نہیں اور فرشتوں اور اہل علم نے بھی اللہ ہی کے معبود برحق ہونے کی گواہی دی۔"

ايك اورمقام يرفر ما تا ہے: " وَاعُلَمُوا أَنَّمَا غَنِمُتُمُ مِنُ شَى ، وَفَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَةَ وَلِلرَّسُولِ" (الانفال/٤)" اور جان لوكہ جو پچھنیمت لوتواس كایا نچوال حصہ اللہ اور رسول كے لیے ہے۔ "

[٢] تعظیم: جیسے ارشاد باری ہے: "وَ مَنُ يُّطِعُ اللهَ وَالرَّسُولَ فَأُولِئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنعَمَ اللهُ عَلَيْهِمُ "(النساء/٦٩) "جوالله ورسول کی اطاعت کریں وہ ان لوگوں کے ساتھ رہیں گے جن پر الله عَلَيْهِمُ "(النساء/٣٥) " إِنَّ اللّٰهَ وَمَلْئِكَتَهُ يُصَلُّونَ " (الاحزاب/٥٥) " بِشک الله اوراس کے الله فرمایا۔" " إِنَّ اللّٰهَ وَمَلْئِكَتَهُ يُصَلُّونَ " (الاحزاب/٥٥) " اور الله ورسول کاحق فرشتے درود جیجتے ہیں۔" "وَاللّٰهُ وَرَسُولُهُ أَحَقُ أَنُ يُرُضُوهُ "(التوبة/٢٢)" اور الله ورسول کاحق ذائد تھا کہا ہے راضی کرتے۔"

[٣] اظهارعز وشرف: مثلًا مذكركومؤنث يرمقدم كرنا - بيسے: "إنَّ الْمُسُلِمِينَ وَالْمُسُلِمَاتِ" (الاحزاب / ٣٠٠٠) ميل "مسلمين" (مَدَكُ) كا "مسلمات" (مَوَنث) يركًّ "أَلُحُرُّ بِالْحُرِّ وَالْعَبُدُ وَالْأَنتَىٰ بِالْانتَىٰ " (البقرة / ١٧٨ الآ) ميل "حر" (آزاد) كا "عبد" (غلام) اور "أنثى " (مَوَنث) يركب " يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ" (الانعام / ٥ ٩ الآ اور "وَمَا يَسُتَوِى الْأَخْيَاءُ وَالْأَمُواتُ " (فاطر / ٢ ٢ الحَّا) ميل "حى "كا "ميت" يراور "أحياء" كا "أموات" يم يُسُتَوِى الْأَخْيَلُ وَالْبِغَالَ وَالْحَمِيرُ لِتَرُكُبُوهَا " (النحل / ١٥ اللهُ عَلَى أَبُصَارِهِمُ عِشَاوَةٌ "بغال " (قَعَلَىٰ سَمُعِهِمُ وَعَلَىٰ أَبُصَارِهِمُ عِشَاوَةٌ " (البقرة / ١٤ اللهُ مَسُمُولًا " (البقرة / ١٤ اللهُ مَسُمُولًا اللهُ مَسُمُولًا اللهُ مَسُمُولًا اللهُ مَسُمُولًا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَسُمُولًا اللهُ اللهُ مَسُمُولًا اللهُ الل

[1] بینک مسلمان مرداور مسلمان عورتیں۔[7] پہلے اس طرح ہے: یا تُیھا الَّذِینَ ۱ مَنُوا کُتِبَ عَلَیْکُمُ الْفِصَاصُ فِی الْفَتَلیٰ ۱۰۰۰۔ایمان والوتم پرفرض ہے کہ جوتاحق مارے جا کیں ان کے خون کا بدلہ لو۔ آزاد کے بدلے آزاد اور غلام کے بدلے غلام اور عورت کے بدلے عورت۔[<sup>۳</sup>] زندہ کومردہ ہے نکالتا ہے۔[۴] اور زندے اور مردے برابر نہیں۔[۵] اور اس نے گھوڑے اور خچراور گدھے پیدا کیے کہ ان پرسوار ہو۔[۲] اور ان کے کانوں پرمبر کردی اور ان کی آئھوں پر گھٹا ٹوپ ہے۔[٤] بیٹک کان اور آئھ اور دل ان سب سے سوال ہونا ہے۔

(الاسراء/٣٦) اور "إنُ أَ خَذَ اللهُ سَمُعَكُمُ وَأَبْصَارَكُمُ وَخَتَمَ عَلَى قُلُوبِكُمُ مَّنُ اللهُ غَيُرُاللهِ

يَاتِيُكُمُ بِه "(الأنعام/٤٦) ميں "سمع"كا "بصر" پرمقدم ہونا اظہار عزو شرف كے ليے ہے۔

ابن عطيہ نے نقاش سے قال كيا كہ نقاش نے ان آيات سے اس بات پر استدلال كيا ہے كه

"سمع" ، كو "بصر" پرفضيلت حاصل ہے۔ اسى ليے اللہ تعالیٰ كے وصف كے بيان ميں "سميع"كی

تقديم كے ساتھ "سميع بصير" واقع ہوا ہے۔

# مندرجہ ذیل مثالوں کا تعلق بھی اسی قتم ہے ہے۔

[ا] "وَإِذُ أَخَذُ نَا مِنَ النَّبِيِّنَ مِيثَاقَهُمُ وَمِنُكَ وَمِنُ نُوحٍ وَّ إِبُرْهِيُمَ وَمُوْسَىٰ وَعِيُسَى ابنِ مَرُيَمَ "(الاحزاب/٢١) ميں حضرت نوح اوران كے ساتھ مَدُكُورانبيا بِ كرام عليهم السلام پرحضور اكرم صلى الله تعالى عليه وسلم كى تقديم \_

[٢] "مِنُ رَّسُوُ لِ وَّلَا نَبِيِّ "(الحج/٢٥ [٣]) مين "رسول" كى "نبى " پرتقديم-[٣] "وَالسِّبِقُونَ الْأُوَّلُونَ مِنَ الْمُهْجِرِيُنَ وَالْأَنْصَارِ " (التوبة/١٠٠ [٤]) مين "مهاجرين" كى " أنصار " يرتقد يم-

[ ۴] قرآن میں جن وانس کا ذکر ہونے کی صورت میں "انس" کی "جن" پر تقذیم ۔ [ ۵] آیت نساء میں پہلے نبیوں ، پھر صدیقوں ، پھر شہدا ، پھر صالحین کا ذکر ۔

[۲] حضرت اسلمعیل کی حضرت اسلحق پر تقذیم -اس لیے که حضرت اسلمعیل ،حضرت اسلحق سے زیادہ شرف رکھتے ہیں ۔ کیوں کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ان کی اولا دمیں ہیں اور وہ حضرت اسلحق سے عمر میں بڑے بھی ہیں ۔

[2] آیت بقرہ میں حضرت جبریل کی حضرت میکائیل پر تقذیم۔ کیوں کہ حضرت جبریل ان سے افضل ہیں۔

[٨] "مَتَاعًا لَّكُمُ وَلِأَنْعَامِكُمُ" 'النازعات/٣٣ [٥]) اور "يُسَبِّح لَهُ مَنُ فِي السَّمْوٰتِ

وَالْأَرُضِ، وَالطَّيْرُ صَافَّاتٍ " (النور / ١٤ [١]) مين "عاقل" كي "غيرعاقل" يرتقديم-

[ الم ] مناسبت: یعنی متقدم کا سیاق کلام کے مناسب ہونا ۔ جیسے: "وَلَکُمْ فِیُهَا جَمَالٌ حِیْنَ تُرِینُحُونَ وَحِیْنَ مَسْرَحُونَ " (النحل/٦) "اورتمهاراان میں تجل (زینت) ہے جب انھیں شام کو واپس لاتے ہواور جب جرنے کوچھوڑتے ہو۔"

چرنے کے لیے چھوڑ نا پہلے ہوتا ہے اور واپس لا نابعد میں لیکن واپس لانے کاذکر پہلے ہے۔ اس لیے کہ واپسی کی حالت ، تجمل سے زیادہ مناسبت رکھتی ہے۔ وہ اس طرح کہ اونٹوں سے زینت اگر چہ تب کو چرنے کو چرنے کے لیے چھوڑ نے کی حالت میں بھی ہوتی ہے اور شام کو چراگاہ سے واپس ہونے کی حالت میں بھی ہوتی ہے۔ موتی ہے۔ مگر شام کوشکم سیر ہوکران کی واپسی صبح خالی پیٹ جانے کی بہ نسبت زیادہ زینت رکھتی ہے۔ مندرجہ ذیل قرآنی آئی آئیتی بھی اس کی مثالیں ہیں:

- "وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوالَمُ يُسُرِفُوا وَلَمُ يَقْتُرُوا"(الفرقان/٦٧)"اور وه كه جب خرج كرية بين (تو) نه حد سے برهيں اور نه تگی كريں۔" يہال" نفی اسراف" كو مقدم كيا گيا۔اس ليے كه شرف،انفاق ميں ہے۔
- "هُوَ الَّذِی یُرِیکُمُ الْبَرُقَ خَوُفًا وَّ طَمَعًا" (الرعد/۱۲) "وہی ہے کہ مصیں بجلی دکھا تا ہے ڈرکواور امید کو۔" اس آیت میں "خوف" کو "طمع" پراس لیے مقدم کیا گیا ہے کہ "ضاعِقَہ" ( بجلی ) پہلی ہی چمک کے ساتھ گر پڑتا ہے جب کہ بارش چمک کے بار باررونما ہونے کے بعد ہی ہوتی ہے۔
   بعد ہی ہوتی ہے۔

[2] سی امری ترغیب وتشویق اوراس میں بے پروائی سے اجتناب کی تاکید کے لیے اس کا ذکر پہلے لانا۔ جیسے ارشاد خداوندی " مِنُ بَعُدِ وَصِیَّةٍ یُّوُصَیٰ بِهَاأَوُ دَیُنِ" (النساء/١١[٢]) میں "دَین" پر "وصیة" کی تقدیم ۔ حالال کہ شرعاً وَین، وصیت پر مقدم ہے۔

[۲] کسی امر کے سابق ومتقدم ہونے کے باعث اس کا ذکر پہلے لانا۔ سبقت و تقدم کی کئی صورتیں ہیں۔ (۱) مرتبهٔ ایجاد میں پہلے ہو۔ (۲) نازل کرنے میں پہلے ہو۔ (۳) وجوب اور بجا آوری میں پہلے ہو۔ (۴) ذات کے اعتبارے پہلے ہو۔

اول کی مثال: رات کادن پر بظلمت کا نور پر ،نوح کا ابراہیم پر ، ابراہیم کاعیسی پر ، ہود کاعیسی

[۱] الله كي تبييج كرتے ہيں جوكوئى آسانوں اور زمين ميں ہيں اور پرندے پر پھيلائے۔

<sup>[</sup>۲] پورى عبارت اس طرح بنفار كان لَهُ إِخُوَةٌ فَالْاللهِ السُّدُسُ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُّوْصَى بهااَوُدَيْن : تَوَاكْرميت كروياوو سازياده بهالَى ببين بول تواس كى بال كے ليے چھا حصہ ہے۔ ببين بول تواس كى بال كے ليے چھا حصہ ہے۔

پراورداؤدكاسليمان پرمقدم مونا عليهم الصلو قاوالسلام ملائكه كابشر پرمقدم مونا - جيسے: "الله يَضطفيٰي مِنَ المَملَئِكَةِ رُسُلَا وَ مِنَ النَّاسِ " (الحج/٥٧) "الله بن لينا ب فرشنول ميں سے رسول اور آدميوں ميں سے رسول اور آدميوں ميں سے ۔ اُزواج كا اولاد پرمقدم مونا ـ "جيسے : "قُلُ لاَزْوَاجِكَ وَبَنْتِكَ " (الاحزاب/٥٥)" اپني بيويوں اور بينيوں سے كهدد يجيے ـ " اور سِنَة (اوكلی) كا نوم (نيند) پرمقدم مونا ـ جيسے "لَا تَاخُذُهُ مَسِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ " (البقرة/٥٥٠)" اسے اور سِنَة (اوكلی) كا نوم (نيند)

ووم كى مثال: "إِنَّ هذَا لَفِي الصُّحُفِ الْأُ وُلَىٰ صُحْفِ إِبْرَهِيْمَ وَ مُوْسَىٰ" (الاعلى ١٨/٠٥) ١٩) ١١ ميں صحف موئ پرصحف ابرا ہيم كى تقديم اس ليے ہے كہ صحف ابرا ہيم كواللہ تعالى في صحف موئ سے پہلے نازل فرمايا۔ يوں ہى " وَأَنْزَلَ التَّوُرَاةَ وَالْإِنْجِيْلَ مِنْ قَبُلُ هُدَى لِلنَّاسِ وَأَنْزَلَ اللَّهُ مُقَانَ " (ال عمران / ٤ ٢١١) ميں توريت پھرانجيل پھرفرقان (قرآن) كاذكران كزمات كان مات خوالى كرتيب كانتيار سے ہے۔

سوم كى مثال: "ارُكَعُوا وَاسُجُدُوا (الحج/٧٧ [؟]) ركوع كوّجده سے پہلے اس ليے وَكركيا كياكه ركوع ، سجده سے پہلے ہوتا ہے۔ اى طرح "إِذَا قُمْتُمُ إِلَى الصَّلُوةِ فَاغُسِلُوا وُجُوْهَكُمُ وَأَيْدِيَكُمُ اِلَى الْمَرَافِقِ وَامُسَحُوا بِرُؤْسِكُمُ وَ أَرُجُلَكُمُ اِلَى الْكَعُبَيْنِ "(المائدة/٦ [٤]) اور " إِنَّ الصَّفَا وَالمَرُوةَ مِنُ شَعَا يُرِ اللهِ " (البقرة / ١٥٨ [٥]) مِن بَعِي سَمِحِها جائے۔

آخری آیت کریمیہ میں چوں کہ صفا کا ذکر مروہ سے پہلے ہے۔ای لیے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا: "نَبُدَأْ بِمَا بَدَأَ اللّٰهُ بِهِ"۔ " ہم اس سے اپنی سعی کی ابتدا کریں گے جس کے ذکر سے خدانے ابتدا فرمائی۔''

چہارم کی مثال : "فَانُکِحُوا مَا طَابَ لَکُمُ مِّنَ النِّسَاءِ مَثْنَیٰ وَثُلْتَ وَرُبْعَ " (النساء /٣ [٢]) اور "اَلْحَمُدُ لِلْهِ فَاطِر السَّمَوٰتِ وَالْاَرُضِ جَاعِلِ الْمَلْئِكَةِ رُسُلًا أُولِی اَجْنِحَةٍ مُّشَیٰ وَثُلْتَ وَرُبْعَ ، فاطر / ١ [٧]) چول کہ دو، تین سے پہلے اور تین ، چار سے پہلے ہوتا ہے اس لیے پہلے مثنی ، پھر ثلاث ، پھر دباع کا ذکر کیا گیا۔

[^] سبیت: جیسے: "عَزِیُزْ" (عالب) کی "حکیم" (حاکم) پر تقدیم \_ کیول کہ اللہ تعالیٰ عالب ہونے کی وجہ ہے ہی حاکم ہے ۔ اور "عَلِیم" (بہت جانے والا) کی "حکیم" (کسی کام کو

[ا] بینک بیا گلیحیفوں میں ہے،ابراہیم اورمویٰ کے صحیفوں میں۔[۲] اس نے اس سے پہلے تو رہت اور انجیل اٹاری،ادگوں کوراہ دکھاتی اور فیصلہ (قرآن) اٹارا۔[۳] رکوٹ اور بحدہ کرد۔[۴] جب تم نماز کے لیے کھڑے ہونے کا ارادہ کروتو اپنے چہروں اور ہاتھوں کو کہنوں سمیت دھوؤ،اوراپنے سروں کا سمح کرواور دولوں گخنوں سمیت اپنے چہروں کو دھوؤ۔[۵] بیشک صفا اور مردہ اللہ کی نشانیوں میں سے جیں۔[۲] تو نکاح میں لا کہو توریقی شمصیں خوش آئیں، دودد اور تمن تمن میں الکی کورسول کرنے والا (ہے) بمن کے دودو، تمن تمن، چارچار پر ہیں۔
تمن اور چارجارے اسب خوبیاں اللہ کو جو آئیات اور زمین کا بنانے والا بفرشتوں کورسول کرنے والا (ہے) بمن کے دودو، تمن تمن، چارچار پر ہیں۔ کامل طریقے پراور بخوبی انجام دینے والا) پر تقدیم اس لیے ہے کہ سی کام کو بخوبی انجام دیناعلم ہی ہے ہوسکتا ہے۔لیکن سورۂ انعام میں "حکیم" کے "علیم" پر مقدم ہونے کی وجہ بیہ ہے کہ وہ اجرارے احکام کامقام ہے۔

مندرجه ذیل آیات بھی اسی قبیل سے ہیں:

[9] کثرت: ارشاد خداوندی "فَمِنُکُمُ کَافِرٌ وَمِنُکُمُ مُوَّ مِنْ " (التعابن / ۲ [0]) میں کافرکا مومن سے پہلے ذکر اس لیے ہے کہ مومن کے مقابلے میں کافرزیادہ ہیں۔ "فَمِنُهُمُ ظَالِمٌ لَنفُسِهِ وَمِنْهُمُ مُقْتَصِدٌ وَ مِنْهُمُ سَابِقٌ بِالْحَیْرَاتِ بِإِذُنِ اللّٰهِ " (فاطر / ۳۲ [17]) میں سب سے پہلے "ظالم" کاذکر اس کی کثرت کی وجہ سے کیا گیا۔ بعد از ال "مقتصد" (میاندروی اختیار کرنے والا) اور پھر "سابق" (سبقت لے جانے والا) کاذکر کیا گیا۔ "وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقُطَعُوا أَیْدِیَهُمَا جَزَاءً بِمَا حَسَبَا" (المائدة / ۳۸ [۷]) میں "سارق" (چوری کرنے والامرد) کو "سارقة" (چوری کرنے والاعورت) کی بنسبت چوری کاارتکاب زیادہ ہے۔ والی عورت ) پراس لیے مقدم کیا گیا کے مردول میں عورتوں کی بنسبت چوری کاارتکاب زیادہ ہے۔

ای قبیل سے قرآن کریم میں بطریق غالب 'عذاب' پر' رحمت' کی تقدیم ہے۔خواہ یہ کہیں بھی ہو۔اس لیے وارد ہے: "اِنَّ رَحُمَتِیُ غَلَبَتُ غَضَبِیُ"۔" ہے شک میری رحمت میرے غضب برغالب ہے۔"

[10] اونى سے اعلىٰ كى طرف رقى: جيسے ارشاد بارى تعالى "أَلَهُمُ أَرْجُلْ يَمُشُونَ بِهَا أَمُ لَهُمُ

[1] ہم تیری ،ی عبادت کرتے اور تجھی سے مدوطلب کرتے ہیں۔[۲] بیشک اللہ پندر کھتا ہے بہت تو بہ کرنے والوں کواور پندر کھتا ہے تھروں کو۔ [۳] خرابی ہے ہر بڑے بہتان والے گنہ گار کے لیے۔[۴] مسلمان مردوں کو تھم دوا پی نگاہیں کچھ نیجی رکھیں اورا پی شرم گاہوں کی حفاظت کریں۔[۵] تو تم میں کوئی کافر (ہے) اور تم میں کوئی میانہ چال پر ہے اوران میں کوئی میانہ چال پر ہے اوران میں کوئی اپنے جالا کیوں میں ہوئی میانہ چال پر ہے اوران میں کوئی وہ ہے جواللہ کے تھم سے بھلا کیوں میں سبقت لے گیا۔[2] اور جوم دیا عورت چور ہوتو ان کا ہا تھے کا ٹو ان کے کے کا بدلہ۔ أَيْدٍ يَّبُطِشُونَ بِهَا أَمُ لَهُمُ أَعُيُنْ يُّبُصِرُونَ بِهَا أَمُ لَهُمُ اذَانْ يَسُمَعُونَ بِهَا" (الأعراف/١٩٥ [1]) مين ترقى كے ليے اونی كا ذكرسب سے پہلے فرمایا۔اس ليے كه "يد" (ہاتھ) "رِ جُل" (پير) سے، آئھ، ہاتھ سے اور كان، آئكھ سے اشرف واعلیٰ ہے۔

زیادہ مبالغہ والے لفظ کوموَ خرکرنا اور مبالغہ محض والے لفظ کومقدم کرنا بھی اسی قبیل سے ہے۔ لیکن "رحیم" پر"رحیم" پر"رؤف" اور اللہ تعالیٰ کے قول "وَ کَانَ رَسُولًا نَبِیاً" ہے۔ لیکن "رحیم" پر"رسول" کی تقدیم اِس ضابطے سے خارج ہے۔ علمانے اس کے رمیم / ۱۵، ۶۵ و آ<sup>۲</sup>) میں "نبی "پر"رسول" کی تقدیم اِس ضابطے سے خارج ہے۔ علمانے اس کے کئی خلتے ذکر کیے ہیں جن میں مشہور ترین نکته "مراعات فاصله" ہے۔ یعنی فاصلے کا لحاظ کرنے کی وجہ سے اَلمَغ کو بلیغ پر مقدم کیا گیا۔

[اآ] اعْلَىٰ سے اونی كی طرف آنا ليكن "لَا تَاخُذُ هُ سِنَةٌ وَّلاَنَوُمٌ" [آ] اور "مَالِ هٰذَا الْكِتْبِ لَا يُغَادِرُ صَغِيْرَةً وَّلاَ كَبِيرَةً إِلَّا أَحُصْهَا" (الكهف/ ٤٩ اَ الله صخارج بين -

قرآن کے عام اور خاص کا بیان

عام: ایبالفظ ہے جو بغیر کسی حصر کے ان تمام افراد کوشامل ہو جواس کے لائق ہوں۔ اس کے مندرجہ ذیل صیغے آتے ہیں:

مُحُلُّ ، اَلَّذِيُ ، اللَّذَانِ ، اللَّذَيْنِ ، اَلَّذِيْنَ الَّتِيُ ، اَللَّتَانِ ، اَللَّتَيْنِ ، اَللَّاتِي ، اللَّاتِي ، اللَّاتِي ، اللَّاتِي ، اللَّاتِي ، اللَّهِ مِن مَعْرَف باللام ، التم جنس مضاف ، التم جنس معرف باللام ، التم جنس مضاف ، التم جنس معرف باللام ، التم جنس مضاف ، التم جنس معرف باللام ، الله من الله من واقع مويا سياق شرط ياسياق المتنان مين واقع مو۔ من من واقع مود الله عند من من واقع مود الله عند الله من الله من من واقع مود الله من من واقع مود الله من من واقع من واقع من واقع من الله من من واقع من يا من واقع من واق

"كل"جوشروع مين اورغيرتا لع موجيسة: (كُلُّ مَنُ عَلَيُهَافَانِ · الرحمن / ٢٦[٥]) يا تا لِع موجيسة: (فَسَجَدَ الْمَلْئِكَةُ كُلُّهُمُ أَجُمَعُونَ · الحجر / ٣٠ ، ص / ٧٣ [٢٦])

الذى: جيسے: (وَالَّذِى قَالَ لِوَالِدَيُهِ أُفِّ لَّكُمَا الاحقاف/ ١٧ [٧]) اس آيت كريمه ميں الذى الذى: جيسے: (وَالَّذِى قَالَ لِوَالِدَيُهِ أُفِّ لَّكُمَا الاحقاف/ ١٧ [٧]) اس آيت كريمه ميں الذى الدي وَصَرَوهُ وَصَلَّى اللهِ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ الاحقاف / ١٨) "بيوه أيس جن بر(عذاب كى) بات ثابت ہو چكى۔" حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ الاحقاف / ١٨) "بيوه أيس جن بر(عذاب كى) بات ثابت ہو چكى۔"

الذين: جي (وَالَّذِينَ امَّنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ ، أُولَئِكَ أَصُحْبُ الْجَنَّةِ ، البقرة /٨٢) "اور

[1] کیاان کے پاوں ہیں جن سے چلیں یاان کے ہاتھ ہیں جن سے گرفت کریں یاان کے آٹھیں ہیں جن سے دیکھیں یاان کے کان ہیں جن سے سنں ۔[۲] پوری آیت یوں ہے: وَاذْکُرُ فِی الْکِتْبِ مُوسَی إِنَّهُ کَانَ مُخْلَصًا وَکَانَ رَسُولًا فَہِیْا: مُوکُ کو یا دکر و بیٹک وہ چنا ہوا اور رسول تھاغیب کی خبریں بتانے والا۔[۳] اسے نداونگھ آئے نہ نیند۔[۳] وَیَقُولُونَ یَوْیَلَنَنَا مَا لِ الْحَ اور کہیں گے ہائے جرافی ہماری! اس نوشتے کو کیا ہوا (کہ) نداس نے کوئی چھوٹا گناہ چھوڑ اند بڑا جے گھرندلیا ہو۔[۵] زبین کی ہر چیز فانی ہے۔[۲] تو تمام فرشتوں نے اجماعی طور پر مجدہ کیا۔ [۷] اور وہ تمام لوگ جنھوں نے اپنے ماں باپ سے کہا: افتم سے دل پک گیا ہے۔ جوایمان لائے اورا چھے کام کیے وہ جنت والے ہیں۔ '(للَّذِیْنَ اَحْسَنُوا الْحُسُنَیٰ وَزِیَادَۃٌ ، یونس (۲٦) "(تمام) بھلائی والوں کے لیے بھلائی ہے اور اس سے بھی زائد۔' (لِلَّذِیْنَ اتَّقَوُا عِنْدَ رَبِّهِمُ جَنْتُ ١٠ل عمران /٥٥)" (تمام) پرہیزگاروں کے لیےان کے رب کے پاس جنتیں ہیں۔'

اللائى: جيسے: (وَالْئِي يَئِسُنَ مِنَ الْمَحِيُضِ مِنُ نِّسَاءِ كُمُ ، الطلاق /٤) "اورتمهارى عورتول ميں جنھيں حيض كى اميدندر بى "

اللاتی: جیسے (وَالْتِیُ یَأْتِیُنَ الفَاحِشَةَ مِنُ نِّسَاءِ کُمُ فَاسُتَشُهِدُوُا عَلَیُهِنَّ اَرُبَعَةً مَّن کُمُ النساء / ۱۵) "اورتمهاری عورتوں میں جو بدکاری کریں ان پرخاص این میں کے جار مردوں کی گواہی لو۔" مردوں کی گواہی لو۔"

الذان: جیسے (وَالَّذَانِ يَاتِينِهَا مِنْكُمُ فَاذُوهُمَا النساء / ٦٦) 'اورتم میں جومرد عورت ایسا کام (بدکاری) کریں ان کوایڈ ادؤ'۔

اى: جيسے (أيَّا مَّا تَدُعُوفَلَهُ الْاسْمَاءُ الْحُسُنَىٰ الاسراء / ١١٠) جو كهدكر بكاروسباس كا چھے نام بين '۔

ما: جيسے (إنَّكُمُ وَمَاتَعُبُدُونَ مِنُ دُونِ اللهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ ١ الانبياء /٩٨)' (اے شركو) بيتك تم اور جو كھاللہ كے سوالوجتے ہو، سب جہنم كے ايندهن ہؤ'۔

من: جیسے (مَنُ یَّعُمَلُ سُوءً یُجُزَ بِه (النساء/۱۲) جوبرائی کرےگااس کابدلہ پائےگا''۔ جمع مضاف: جیسے (یُوُصِیُکُمُ اللَّهُ فِی اَوُلَادِکُمُ ، النساء /۱۱) الله مصل حکم ویتا ہے تمھاری اولا دکے بارے میں''۔

جَع معرف باللام: جِسے (قَدُ أَفُلَحَ الْمُوْمِنُونَ، المؤمنون/١)'' بيتك مرادكو پنچ ايمان والے''۔ (فَاِذَا انسَلَخَ الْاَشُهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشُرِكِيُنَ حَيُثُ وَجَدُتُّمُوهُمُ، التوبة/٥) ''پهر جب حرمت والے مہينے نكل جائيں تو مشركوں كوماروجهاں ياؤ''۔

اسم جنس مضاف: جیسے (فَلُیَحُذَرِ الَّذِیُنَ یُخَالِفُونَ عَنُ اَمُرِه ، النور /٦٣)" تو وُریں وہ جواس کے حکم کے خلاف کرتے ہیں۔''

اسم جنس معرف باللام: جیسے: (وَاَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ ، البقرة / ٢٧٥) "الله نے ہرہ کے کوحلال کیا۔'' (اِنَّ الْاِنْسَانَ لَفِی خُسُرٍ ، العصر / ۲) "بیشک ہرانسان ضرور گھاٹے میں ہے'۔اس پر دلیل (الَّا الَّذِیْنَ امَنُوا ، العصر / ۳) ہے۔'' مگرایمان والے گھاٹے میں نہیں'۔

ككره جوسياق نهى ياسياق نفي مين واقع مو: جيسے (فَلاَ تَقُلُ لَّهُمَاأُفٌ ، الاسراء/ ٢٣)

(وَإِنُ مِّنُ شَىٰ يَ إِلَّا عِنُدَ نَاخَزَائِنُهُ ، الحجر / ٢١) "اوركوئى اليى چيزنهيں جس كے خزانے مارے پاس نه مول "- ( ذَٰلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيُبَ فِيهِ ، /البقرة / ٢) ( فَمَنُ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلَا رَفَتُ وَلَا فَسُوقَ وَلَا جِدالَ فِي الْحَجِّ ، البقرة / ١٩٧) "توجوان (مهينول) ميں جج كى نيت كرت و نهورتول كے سامنے حجبت كا تذكره مون نه كوئى گناه ، نه كى سے جھراً" -

تكره جوسياق شرط مين مو: جيسے ( وَإِنُ أَحَدٌ مِّنَ الْمُشُرِ كِيُنَ اسْتَجارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّىٰ يَسُمَعَ كَلَامَ اللهِ ، التوبة / ٦) "اورائ مجبوب الركوئي مشركتم سے پناه مائكے تواسے پناه دوتا كه وه الله كاكلام سنے "۔

تكره جوسياق امتنان مين مو: جيسے ( وَ أَنُّرَ لُنَامِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَهُورًا • الفرقان / ٤٨) "اور مم نے آسان سے پاک کرنے والا پانی اتارا''۔

عام کی تین قشمیں ہیں:

اول: وه عام جوا پے عموم پر باقی ہو، قاضی جلال الدین بگفینی نے اس کی مثال نادر الوجود بتائی۔ بر ہان الدین زرتشی نے فر مایا: ایسا عام قرآن میں بکثرت ہے۔ جیسے: (إنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَي ءِ عَلَيْمٍ) '' بیشک الله ہر چیز سے باخبر ہے' (انَّ اللَّهَ لَا يَظُلِمُ النَّاسَ شَيْعًا) '' بیشک الله لوگوں پر پچھ کلم نہیں کرتا''۔ (وَلَا يَظُلِمُ رَبُّكَ اَحَدًا / الكھف ٤٤)' اور تمھار ارب سی پر ظلم نہیں کرتا''۔

امام سیوطی نے فرمایا: یہ آیات غیراحکام فرعیہ سے متعلق ہیں۔ ظاہراً امام بلقینی کی مرادیہ ہے کہ احکام فرعیہ میں اس کی مثال نا درالوجود ہے، پھر فرماتے ہیں: میں نے غور وخوض کے بعداس کی مثال میں ایک آیت تلاش کی ہے۔ ارشا دربانی ہے (حُرِّمَتُ عَلَیْکُمُ اُمَّهُ تُکُمُ ، ، ، الایة) یہاں جو حکم عموم ہے اس میں کوئی شخصیص نہیں۔

وُمْ: وه عام جس سے كوئى فرد خاص مراد ہو جيسے (الَّذِيُنَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ ، إِنَّ النَّاسَ قَدُ جَمَعُوا لَكُمُ فَاخُشُوهُمُ ، ال عمر ان /١٧٣) "وه جن سے لوگوں نے كہا كہ لوگوں (مشركوں) نَعُمُوا لَكُمُ فَاخُشُوهُمُ ، ال عمر ان /١٧٣) "وه جن سے لوگوں نے كہا كہ لوگوں (مشركوں) نَعُمُارے لِيے جتھا جوڑا توان سے ڈرؤ'۔

قائل صرف ایک شخص ہے: نعیم بن مسعود انتجعی یا بنی خزاعہ کا ایک اعرابی جیسا کہ ابن مردویہ نے حضرت ابورافع سے روایت کی ہے۔ اور جیسے (فَنَادَتُهُ الْمَلْئِكَةُ وَهُوَ فَائِمٌ یُّصَلِّیُ فِی الْمِحُوابِ الله عمران / ۶۹) '' تو فرشتوں نے اسے (زکریاکو) آواز دی اوروہ اپنی نماز کی جگہ کھڑ انماز پڑھ رہاتھا''۔ ملائکہ سے مراد حضرت جریل ہیں جیسا کہ حضرت ابن مسعود رضی اللہ تعالی عنہ کی قراء ت

میں ہے۔

سوم: وه عام جس سے پھافراد خاص کردیے گئے ہوں ،اس کی مثالیں بہت ہیں۔ بعض افراد کی تخصیص قرآن سے ہوگی یا صدیث سے یا جماع سے یا قیاس سے۔ان سب کی مثالیں بہاں ذکر کی جارہی ہیں :
عام مخصوص بالقرآن کی مثالیں: (وَالْمُطَلَّقْتُ يَتَرَبَّصُنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلْفَةَ قُرُوءً ، /۲۲۸۱)
یا مخصوص بالقرآن کی مثالیں: (وَالْمُطَلَّقْتُ مَوْهُنَّ مِنُ قَبُلِ اَنُ تَمَسُّوهُنَّ فَمُا لَکُمُ یہ اللہ تعالی کے قول: (وَاوُلَاتُ الاَحْدَابِ ٩٤٤١) اور اللہ تعالی کے قول: (وَاوُلَاتُ الاَحْمَالِ اَجَلُهُنَّ اَنُ عَلَيْهِنَّ مِنُ عَدَةٍ ، الاحزاب ٩٤٤١) اور اللہ تعالی کے قول: (وَاوُلَاتُ الاَحْمَالِ اَجَلُهُنَّ اَنُ يَضُوص ہے۔مطلقہ عورتوں کی عدت تین چیض ہے۔مگر غیر یُضوف ہے۔مطلقہ عورتوں کی عدت تین چیض ہے۔مگر غیر مخولہ کے لیے کوئی عدت نہیں۔اور مدخولہ حاملہ کی عدت وضع حمل تک ہے۔

الله تعالى كقول: (حُرِّمَتُ عَلَيُكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ، المائدة / ٢ [ ١٠] مين مذكور "الميتة" (مردار) عن "سمك" (محجلي) كوالله تعالى كقول: (وَأُحِلَّ لَكُمُ صَيْدُ الْبَحْرِ، وَطَعَامُهُ مَتَاعًا لَكُمُ وَلِيلَّيَّارَةِ ، المائدة / ٩٦ [ ٥]) ساوردم جامد (نه بهنجوا لي خون) كو "البدم" سالله تعالى كقول: (اَوُ دَمًّا مَّسُفُوحًا ، الانعام / ١٤٥ [ ٢]) سي خاص كرديا كيا \_

الله تعالى كقول: ﴿ وَإِنُ اَرَدُتُهُمُ اسْتِبُدَالَ زَوْجِ مَكَانَ زَوْجٍ وَّاتَيْتُمُ اِحُدْ هُنَّ قِنُطَارًا فَلَا تَاخُذُوا مِنْهُ شَيْعًا ، النساء / ، ٢ [٧] كوالله تعالى كُقول: ﴿ فَلَا جَنَاحَ عَلَيُهِمَا فِيُمَا افْتَدَتُ بِه ، البقرة / ٢٢٩ [٨] سے خاص كرويا گيا۔

ارشاد فداوندى: (الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجُلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِّنُهُمَامِا ثَةَ جَلْدَةٍ ، النور /٢[٩] كوارشاد بارى تعالى: (فَاذَا أُحُصِنَّ فَإِنُ اتَيُنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيُهِنَّ نِصُفُ مَا عَلَى الْمُحُصَنْتِ مِنَ الْعَذَابِ، النساء / ٢٥ [١٠] سے فاص كرويا گيا۔

الله تعالى كقول: فَانُكِحُوامَا طَابَ لَكُمُ مِّنَ النِّسَاءِ مَثُنَىٰ وَثُلْتَ وَرُبْعَ النساء /١١٦٥) كوالله تعالى كقول: (حرمت عليكم امهتكم، الخ ) مين فدكور محرمات عاص كرديا كيا\_

[1] اور طلاق والیاں اپی جانوں کورو کے رکھیں تین حیض تک - [۲] اے ایمان والوا جبتم مسلمان عورتوں سے نکاح کرو پھر انھیں ہے ہاتھ

لگائے جھوڑ دوتو تحصارے لیے ان پر پچھ عدت نہیں - [۳] عمل والیوں کی میعاد (عدت) یہ ہے کہ وہ اپنا حمل جن لیں - [۴] تم پر مردار اورخون حرام کیے گئے ۔ [۵] حلال ہے تصارے لیے دریا کا شکار اور اس کا گھانا تہ تصارے لیے اور مسافروں کے فائدے کو - [۲] پوری عبارت اس طرح ہے ۔ فُلُ لا آجد فینم اُوجی اِلی مُحرَّمًا عَلَی طَاعِم یَطُعَمُهُ اِلاَ اَن یَکُونَ مَیْنَهُ اَو دَمًا مَسُفُو ہُا : تم فرماؤیس پاتا اس میں جو میری طرف وہی ہوئی کی کھانے والے پرکوئی کھانا حرام مگریہ کہ مردار ہویارگوں کا بہتا خون - [۷] اگرتم ایک بیوی کے بدلے دوسری بدانا چا ہواورا سے طرف وہی ہوئی کی کھانے والے پرکوئی کھانا حرام مگریہ کہ مردار ہویارگوں کا بہتا خون - [۷] اگرتم ایک بیوی کے بدلے دوسری بدانا چا ہواورا سے فرحی وہوئی کی کھانے والے پرکوئی کھانا حرام مگریہ کہ مردار ہویارگوں کا بہتا خون - [۷] اگرتم ایک بیوی کے بدلہ دے کرعورت چھٹی لے فرحی وہوئی کی بدلہ دے کرعورت چھٹی لے وہوں مال دے چھے ہوتو اس میں سے بچھ والیس نہلو۔ [۸] تو ان پر یعنی میاں بیوی پر اس میں بچھ گناہ نہیں کہ بدلہ دے کرعورت چھٹی لے وہوں تا درمرد بدکار ہوں تو ان میں سے ہرایک کو موکوڑے لگا و۔ [۱۰] جب وہ یعنی باندیاں قید میں آجا میں (شوہردار ہوجا میں) پھر برا کام کریں تو ان پر اس میرا کی آدھی ہے جو غیر شادی شدہ آزاد عورتوں پر ہے۔ [۱۱] تو نکاح میں لا وَدہ عورتیں جو تصین خوش آئیس میں مورد ہوں یا جار۔

عام مخصوص بالحديث كي چندمثالين:

الله تعالی کے قول: (واحل الله البیع) سے لوگوں کے درمیان رائج بے شار بیوع فاسدہ کو صدیث کے ذریعہ فاص کردیا گیا۔ ک ذریعہ فاص کردیا گیا اور (حرم الربوا، البقرة /۲۷٥) سے "عرایا" [۱] کو حدیث سے فاص کردیا گیا۔ آیات مواریث سے قاتل اور مخالف دین شخص کو، آیات تجریم میں مردار سے ٹڈی کواور آیت ( ٹلفة قرون ، البقرة / ۲۲۸) سے باندی کو حدیث کی وجہ سے فاص کردیا گیا۔

الله تعالی کے قول: (ماء طهور ۱، الفرقان / ٤٨) سے حدیث رسول کے سبب وہ پانی خارج ہے جوقلیل ہواور اس میں نجاست پر گئی ہو۔

الله تعالى كقول: (وَالسَّارِق وَالسَّارِقَة فَاقُطَعُوااَيُدِيَهُمَا ، المائدة / ٣٨ [٢]) سے سنت كى بيب وہ چورخارج ہے جس نے چوتھائى دينار سے كم كى چورى كى ہو۔

عام مخصوص بالاجماع کی ایک مثال علامہ کمی کے بیان کے مطابق آیت مواریث (وہ مال جو وراثت میں ملیں) ہے جس سے غلام خارج ہے کہ با جماع مجتہدینِ امت وہ وارث نہ ہوگا۔

عام مخصوص بالقیاس کی ایک مثال علامه کی ہی کے بیان کے مطابق آیت زنا (فاجلدوا کل واحد منهما ما ئة جلدة ، النور / ۲) ہے جس سے غلام کواس باندی پر قیاس کرنے کے سبب خارج کردیا گیا جو آیت فاجلدوا النج کے عموم کی تخصیص کرنے والے ارشاد خداوندی: (فعلیهن نصف ما علی المحصنت من العذاب ، النساء / ۲۰) میں صراحة تعیین کے ساتھ مذکور ہے۔

قرآن كريم مين عام مخصوص كى بكثرت مثالين بين اوريشم منسوخ سے بھى كہيں زيادہ ہے كوں كةر آن ميں كوئى ايساعام بين جے خاص نہ كرديا گيا ہو ماسوائيل آيات كے جوا پي عموم پر باقى بين ان ميں كوئى تخصيص نہيں ہوئى ۔ جيسے: (وَاللّٰهُ بِكُلِّ شَى ءٍ عَلِيْمٌ ، النساء /١٧٦ [٣]) (هُوَ الَّذِيُ خَلَقَكُمُ مِّنُ نَّفُسٍ وَاحِدَةٍ ، الاعراف/ ١٨٩ [٤]) (حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ اُمَّهَا تُكُمُ ، النساء /٢٣ [٥])

ص خاص القرآن کی ایک نوع وہ بھی ہے جوسنت کے عموم کی تخصیص کرتی ہے گویہ نوع بہت کم یاب ہے۔ چندمثالیں ذیل میں ذکر کی جاتی ہیں:

[ا] عُرُ ایا ،عربی جمع ہے،عربہ یہ ہے کہ مالکِ نخلتان اپنے ایک یا دو درختوں کا پھل کمی خفس کواس طور پر دے کہ وہ اسے اپنے عیال کے لیے چن لے گئی جرباغ میں استحف کے آنے جانے ہے مالک کو دشواری ہوتو مالک اس سے درخواست کرے کہ وہ اس پھل سے اس کے حق میں اس شرط پر و تتبر دار ہو جائے کہ پھل تو ڈنے کا وقت آنے پر اسے پھل کے عوض آئی ہی خشک تھجوریں ناپ کر دے دے گا۔ (بد اُنع الصنائع ، جوء رائع، کتاب البیوع / حکم المرز ابنة م سیم ایک اور جومر دیا عورت چور ہوتو ان کے ہاتھ کا ٹو۔[۳] اور اللہ ہر چیز ہے خوب آگاہ ہے۔ رائع، کتاب البیوع / حکم المرز ابنة م سیم ایک جان سے پیدافر مایا۔ [۵] تم پرتھاری مائیں حرام کی گئیں۔

الله تعالى ك قول: (حَتَى يُعُطُوالُجِزُيَةَ عَنُ يَّدٍ وَّهُمُ صَغِرُونَ ، التوبة / ٢٩ [١] نَ حَضور صلى الله تعالى عليه وسلم ك قول: "أُمِرُ ثُ أَنُ أُفَاتِلَ النَّاسَ حَتَى يَقُولُوا : لَا اِللهَ إِلَّا اللهُ "[١] كموم كي تخصيص كردى \_

الله تعالى كے قول: (وَمِنُ أَصُوافِهَا وَاَوُبَارِهَا وَاَشُعَارِهَا أَثَاثًا وَّمَتَاعًالِي حِيُنِ الله تعالى الله تعالى عليه وسلم كقول: مَا أُبِيُنَ مِنُ حَيِّ فَهُوَ مَيِّتٌ "[1] كُ عُموم كوفاص كرديا\_

الله تعالى كقول: (وَالْعُمِلِيُنَ عَلَيْهَا، وَالْمُوْلَّفَةِ قُلُوبُهُمُ ، التوبة / ٦[٥] في حضور صلى الله تعالى عليه وسلم كقول: " لَا تَحِلُّ الصَّدَقَةُ لِغَنِيٍّ وَلَا لِذِي مِرَّةٍ سَوِيٍّ " [٢] كي عموم كوخاص كرديا له تعالى عليه وسلم كقول: ( فَقْتِلُوا الَّتِي تَبُغِيُ ، الحجرات / ٩[٧]) في حضور صلى الله تعالى عليه وسلم كه ارشاد: " إذَا الْتَقَى الْمُسُلِمَانِ بِسَيْفَيُهِما فَالْقَاتِلُ وَالْمَقْتُولُ فِي النَّارِ " كي عموم كوخاص كرديا " جب دومسلمان ابني تلوارول كساته آسم من المناق والتي وقاتل ومقول دونول جهنمي بين "

عموم وخصوص سيمتعلق يجهمتفرق فرعيس

فرع اول: جب عام، مدح یا ذم کے لیے ذکر کیا جائے تو وہ اپنے عموم پر باقی رہتا ہے یا نہیں۔ اس بابت چند مذاہب ہیں:

ندہب اول: ہاں! اپنے عموم پر باقی رہتا ہے کیوں کہ اس عموم سے پھیرنے والا کوئی قرینہ موجو زنہیں اور عموم و مدح یا عموم و ذم کے درمیان کوئی تنافی نہیں۔

ندہب دوم نہیں! اپنے عموم پر باقی نہیں رہتا کیوں کہ اسے عموم پر دلالت کرنے کے لیے نہیں بلکہ مدح یا ذم کے لیے ذکر کیا گیا ہے۔

ندہب سوم: اس میں تفصیل ہے اور یہی صحیح تر ہے۔ اگر مدح یا ذم کے لیے آئے ہوئے اس عام کا معارض کو کی ایساد وسراعام ندکورنہ ہوجو مدح یا ذم کے لیے نہ ہوتو بیعام اپنے عموم پر باقی رہے گا۔

اورا گرکوئی دوسرا''عامِ معارض' ندکور ہوتو دونوں کے درمیان تطبیق کی غرض سے مدح یا ذم کے لیے آیا ہواعام اینے عموم پر ندر ہے گا۔

عام بلامعارض کی مثال اللہ تعالیٰ کا قول: (انَّ الاَ بُرَارَ لَفِی نَعِیم ، وَانَّ الْفُجَّارَ لَفِی جَحِیم ، الانفطار / ۶ ۱ ۱۹ ) ہے۔ اور عام مع المعارض کی مثال اللہ تعالیٰ کا قول: (وَالَّذِینَ هُمُ لِفُرُوجِهِمُ حَفِظُونَ ، الانفطار / ۶ ۱ المعارج / ۳۰ ۲۱ ) ہے۔ اللّاعلیٰ اُزُوجِهِمُ اَوْمَامَلَکُ اَیُمَانُهُمُ فَاِنَّهُمُ عَیْرُ مَلُومِینَ ، المؤمنون / ۲ ، المعارج / ۳۰ ۲۱ ) ہے۔ چوا کے جو ایک چول کہ بیقول مدح کے لیے لایا گیا جس کا ظاہر مفہوم ان دو بہنوں کو بھی عام ہے جوا کی ساتھ کی کی ملکیت میں ہوں اور اس' معوم' میں اللہ تعالیٰ کا بیقول: ﴿ وَانَ تَدُمَعُوا بَیْنَ اللّا حُتَیْنِ ، النساء / ۲۳ آ۳) قول بالاکا معارض ہے کیوں کہ بیمِلک میمین کے ذریعے دو بہنوں کو جمع کرنے کی مرمت کو بھی شامل ہے اور مدح کے لیے لایا بھی نہیں گیا ہے اس لیے یہ مانا جائے گا کہ مَا مَلَکُ وَرَاتُ مُنْ مُنْ ملک یمن والی دو بہنوں کا شمول مقصور نہیں یعنی مومنین کی مدح میں جوفر مایا گیا کہ وہ اپنی شرم گاہیں محفوظ رکھتے ہیں ، اس کا یہ مطلب نہیں کہ ایسی دو جاندیں سے قربت کرتے ہیں جوآبیں میں بہنیں ہیں۔ باندیوں سے قربت کرتے ہیں جوآبیں میں بہنیں ہیں۔

فرع دوم: حضور صلّی الله تعالی علیه وسلم کے ساتھ مخصوص خطاب مثلاً (یا یُھا النَّبِیُ) اور (یا یُھا النَّبِیُ) اور (یا یُھا النَّبِیُ) اور (یا یُھا النَّبِیُ) اور (یا یُھا النَّبِیُ) میں علماکے درمیان اختلاف ہوا کہ اس میں آپ کی امت بھی شامل ہے ماہی ہوتا ہے ایک قول میہ کہ ہاں! اس میں امت بھی شامل ہے۔ اس لیے کہ جو تھم مقتدا کے لیے ہوتا ہے وہ عرف میں اس کے پیروکاروں کے لیے بھی ہوتا ہے۔

لیکن چوں کہ صیغہ حضور کے ساتھ خاص ہے اس لیے اس میں زیادہ صحیح بات یہی ہے کہ اس خطاب کے تحت امت شامل نہیں۔

فرع سوم: (یا آیُها النَّاسُ) سے ہونے والے خطاب میں رسول کے شامل ہونے یا نہ ہونے کے سوال پراختلاف کے نتیج میں علما کے چند مذا ہب ہیں:

صیح ترین اورا کثر کا مذہب ہے کہ چوں کہ بیصیغہ عام ہے اس لیے اس میں حضور بھی شامل ہوں گے۔

ابن ابی حاتم نے زہری سے تخریج کی کہ انھوں نے کہا: جب اللہ تعالی (یا کیھا الذین امنوا افعلوا) کہتو نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم بھی ایمان والوں میں شامل ہوں گے۔

<sup>[</sup>ا] ہیٹک نیکو کارضر ورچین میں ہیں۔اور ہیٹک بد کارضر ور دوزخ میں ہیں۔[۲] اور وہ جواپنی بیویوں اور شرعی باندیوں کےعلاوہ دوسری عورتوں سے اپی شرم گاہوں کی حفاظت کرتے ہیں تو ان پر کوئی ملامت نہیں۔[۳] اور تمھارے اوپر دو بہنوں کو جمع کرناحرام کیا گیا۔

اہم علوم قرآن

مذہب دوم: اس میں حضور شامل نہیں کیوں کہ میکن دوسروں کی تبلیغ کے لیے حضور کی زبان پر جاری ہوا ہے اور اس لیے بھی شامل نہیں کہ حضور کو جوانتیازی خصوصیات حاصل ہیں وہ دوسروں کو حاصل نہیں۔
مذہب سوم: اگریہ "فَلُ " کے ساتھ آیا ہوتو یہ حضور کو شامل نہ ہوگا کیوں کہ اب اس کا تبلیغ میں ہونا ظاہر و آشکار ہے۔ اور یہی اس کے حضور کو شامل نہ ہونے کا قرینہ بھی ہوگا۔ لیکن اگر اس کے ساتھ "قل" نہ آیا ہوتو یہ حضور کو بھی شامل ہوگا۔

ندہب چہارم: اصول میں صحیح ترین قول ہے ہے کہ "یا یہا الناس" سے خطاب کا فراور غلام کی ا بھی شامل ہوگا۔اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ بیر کا فرکوشامل نہ ہوگا کیوں کہ وہ فروع کا مکلّف نہیں اور غلام کی ا بھی شامل نہ ہوگا کیوں کہ شرعاً اس کے تمام منافع کا مالک اس کا آیتا ہوتا ہے خودوہ مالک نہیں ہوتا۔

قرآن میں واردمجمل اورمُبیّن

مجمل: وہ ہے جس کی دلالت ظاہر نہ ہو۔

پیقر آن میں واقع ہے،مگر داؤد ظاہری اس کے مخالف ہیں وہ کہتے ہیں کہ پین کے تہیں کہ قرآلا میں کوئی لفظ مجمل بھی وار د ہے۔

مجمل کے مجمل باقی رہنے کے جواز میں چنداقوال ہیں جن میں صحیح ترین قول ہے ہے کہ مجمل اپنے مضمون پڑمل کامکلّف ہوتا ہے۔ اپنے مضمون پڑمل کامکلّف باقی نہیں رہتا۔ بخلاف غیر مجمل کے کہ وہ مکلّف ہوتا ہے۔ چنداآیات میں اختلاف ہوا کہ آیا ہے مجمل کی قبیل ہے ہیں یانہیں۔

[ا]ان میں ایک آیت، آیت مرقہ ہے۔ اس کے تعلق سے ایک قول ہے ہے کہ ہیر "بد" میر مجمل ہے اس لیے کہ لفظ بدایک ایسے عضو پر بولا جاتا ہے جو گئے ،کہنی، اور مونڈ سے کو بھی شامل ہے ہوں پہتنہیں چلنا کہ ہاتھ کو گئے تک کا ٹا جائے یا کہنی یا مونڈ سے تک کا ٹا جائے ۔ اس طرح یہ آیت «قطع" میں بھی مجمل ہے کیوں کہ یہ لفظ جس طرح کسی چیز کو کا ٹ کرالگ کردینے پر بولا جاتا ہے اکا طرح زخمی کرنے پر بھی اس کا اطلاق ہوتا ہے۔ اور یہاں ان دونوں میں سے کوئی بھی معنی ظاہر ہیں الله لیے شارع علیہ السلام کا گئے سے ہاتھ کو کا ٹناس بات کا بیان ہے کہ آیت میں یہ سے گئے تک ہاتھ ادرا قطع سے" الگ کردینا" مراد ہے۔

دوسرا قول ہیہ ہے کہ اس آیت میں قطع کے سلسلے میں کوئی اجمال نہیں ہے اس لیے کہ بیا<sup>لف</sup> ''الگ کردیۓ'' کے معنی میں بالکل ظاہر ہے۔

[۲] ایک آیت (وَامُسَحُوا بِرُوسِکُمُ ،المائدة / ۲) ہے۔اس میں ایک قول میہ کے مجمل ؟ کیوں کہاس میں میاحتمال ہے کہاس سے مراد پورے سرکامسح ہواور میربھی احتمال ہے کہ سرکے کچھ جھے کا ما

اہم علوم قرآ ان

مرادہو۔ مگرشارع علیہ السلام کے سرکے اگلے تھے پرمسے فر مالینے سے بیان ہوگیا کہ کچھ تھے کا سے مراد ہے۔ دوسرا قول بیہ ہے کہ آیتِ کریمہ مجمل نہیں مطلق ہے تو جسے بھی مسے کہا جا سکے اس کی بجا آوری کرکے بری الذمہ ہوجائے گا۔

[س] وه آیات جن میں اساے شرعیہ ہیں۔ جیسے (وَاقِیُمُوالصَّلُوةَ وَاتُوا الزَّکُوةَ ، البقرة / ۲۰ ، البقرة / ۲۰ ، النساء /۷۷ ، النور / ۲۰ ، المزمل / ۲۰ [۱]) ، (فَمَنُ البقرة / ۲۵ ، البقرة / ۲۵ ، البقرة / ۲۵ ، البقرة / ۲۵ ، البقرة / ۲۵ البقرة البقرة / ۲۵ البقرة البقرة

### قرآن کے ناسخ ومنسوخ کابیان

اس نوع میں چندمسائل ہیں:

[ا] سنخ کئی معنوں میں آتاہے:

[1] زائل كرنا ، محوكرنا ، جيسار شاوبارى تعالى : ( فَيَنُسَخُ اللَّهُ مَا يُلُقِى الشَّيُطنُ ، ثُمَّ يُحْكِمُ اللَّهُ ايتِه ، الحج/ ٢٥[٤])

[7] تبديل كرنا،بدل دينا،جيس (وَإِذَا بَدَّلُنَاايَةً مَكَّانَ ايَةٍ ، النحل/ ١٠١ [٥])

[س] دوسرے کے حوالے کر دینا جیسے'' تناسخ مواریث''جس کے معنی ہیں مال وراثت کوایک شخص سے دوسر ہے خص کے حوالے کر دینا۔

[ ایک جگہ سے دوسری جگہ لے جانا ، منتقل کرنا جیسے نَسَخُتُ الْکِتَابَ میں نے کتاب نقل کی ۔ بیاس وقت ہوئے اس طرح میں جب ایک کتاب کے لفظ اور خط کی پابندی کرتے ہوئے اس طرح دوسری جگہ کھیں ۔

تمام مسلمانوں کا تنخ کے جواز پراجماع ہے۔ ہاں یہودیوں نے اس کا انکار کیا ہے۔ ان کا خیال ہے کہ ننخ ''بدا' ہے۔ جیسے کسی معاملہ میں کسی شخص کی ایک را ہے ہوئی ، پھر بدل کر دوسری را ہے ہوگئی۔ کیکن ان کا بید خیال باطل ہے کیوں کہ بیرتو محض مدت بھم کا بیان ہے تو جس طرح موت دینے کے بعد زندہ کرنا اور زندہ کرنے کے بعد موت دینا، صحت و تندرستی کے بعد بیاری اور بیاری کے بعد صحت و تندرستی ، مالداری کے بعد محت و تندرستی ، مالداری کے بعد محت کے بعد مالداری دینا بدانہیں اسی طرح امرونہی بھی بدانہیں۔ و تندرستی ، مالداری کے بعد محت کے بعد مالداری دینا بدانہیں اسی طرح امرونہی بھی بدانہیں۔

ناسخ میں علما کا اختلاف ہے۔ بعض کہتے ہیں: قرآن کا نشخ قرآن ہی سے ہوگا، حدیث سے نہ ہوگا۔ اس لیے کہ ارشا و باری ہے: (مَانَنُسَحُ مِنُ ایَةٍ اَوُ نُنُسِهَانَا أَتِ بِخَیْرٍ مِّنُهَا اَوُ مِثْلِهَا ، البقرة الله موگا۔ اس لیے کہ ارشا و باری ہے: (مَانَنُسَحُ مِنُ ایَةٍ اَوُ نُنُسِهَانَا أَتِ بِخَیْرٍ مِّنُهَا اَوُ مِثْلِهَا ، البقرة الله منظم جوآیت بھی منسوخ کریں یا اسے بھلا دیں تو اس سے بہتریا اس کے مثل لے آئیں'۔ ان کے بقول قرآن سے بہتریا قرآن جیسا صرف قرآن ہوسکتا ہے حدیث نہیں ہوسکتی۔

ان سے بول را قول میے بھر آن کا نسخ حدیث سے بھی ہوسکتا ہے۔ کیوں کہ حدیث بھی اللہ ہی کی جو بیا ہو گا۔ دوسرا قول میہ ہے کہ قرآن کا نسخ حدیث سے بھی ہوسکتا ہے۔ کیوں کہ حدیث بھی اللہ ہی کی جانب سے ہے۔ چنانچے فرمانِ خداوندی ہے: (وَمَا يَنُطِقُ عَنِ اللّٰهَوَىٰ ، النجم / ٣)۔ " مینی اپنی خواہش سے کچھنہیں کہتے "۔

سنخ صرف امر اور نہی میں ہوتا ہے اگر چہوہ امریا نہی لفظاً خبر ہو۔ ہاں اس خبر میں کنخ جاری نہیں ہوتا جوطلب کے معنی میں نہ ہوجیسے وعدہ اور وعید۔

۔ اس سےان لوگوں کی خطاواضح ہو جاتی ہے جنھوں نے بیانِ نشخ سے متعلق کتابوں میں خبراور وعدہ دوعید پر مشتمل آیات بھی داخل کر دی ہیں۔

[4] نشخ کی کئی قشمیں ہیں:

[ا] مامور بہ (جس کا حکم دیا گیا ہو) پھل ہونے سے پہلے ہی اس کومنسوخ کر دینا جیسے آیت نجو کی۔ یہی حقیقی نشخ ہے۔

[7] کسی اینے امر کومنسوخ کردینا جوہم سے پہلے کی امتوں کے لیے مشروع رہا ہو جیسے قصاص اور نصاری پرصرف اور نصاری پرصرف دیت والی آیت سے یہود پرصرف قصاص اور نصاری پرصرف دیت کے فرض ہونے کا تھم اسلام میں منسوخ ہو گیا اور ولی مقتول کو اختیار دے دیا گیا کہ وہ قاتل کو ب عوض معاف کرے یا مال پرصلح کرے یا قصاص لے ، یا ایسے امر کومنسوخ کردینا جس کا تھم اجمالی طور پر دیا اور دیا ہو جیسے بیت المقدس کی طرف رخ کرنے کو کعبہ کی طرف رخ کرنے سے منسوخ کردینا اور

روز ہُ عاشورا کوروز ہُ رمضان ہے منسوخ کردینا۔اسے مجازاتنخ کہاجا تا ہے۔

[۳] کوئی الیی بات جس کا حکم کسی سبب کے پائے جانے پر دیا گیا ہو پھروہ سبب ندر ہا تو وہ علم محم بھی ندر ہا ۔ جیسے مسلمانوں کے کمزور ونا تواں اور عددی اعتبار سے قلیل ہونے کے وقت انھیں صبر اور عفوو در گذر کا حکم دینا پھر جہا د کوفرض قرار دے کرمنسوخ کر دینا۔

یہ جھی حقیقت میں نئے نہیں بلکہ یہ ممرک ارائی ہے۔ ہے جبیبا کہ ایک سبعی قراءت میں ہے: ( اُو نَدُسَاُهَا ، البقرۃ / ۲۰۱۱) یہاں منسا کا یہ مطلب ہے کہ مسلمانوں کے طاقت ور ہوجانے پر جہاد کا حکم ہوگا اور کمزوری کی حالت میں کا فروں کی ایڈ ارسانی پر صبر کی فرضیت کا حکم ہے۔ ہمارے اس بیان سے بہت سے مفسرین کا یہ قول کمزور ہوجا تا ہے کہ صبر ودرگذر والی آیت کر یمہ آیت سیف سے منسوخ ہے۔ کیوں کہ ایسا ہے نہیں بلکہ آیت سیف کا حکم مؤخر ہے۔ یعنی جو کم بھی وارد ہوا اس کی بجا آوری کسی زمانے میں فرض ہے کسی ایسی علت کے تحت جواس حکم کی مقتضی ہوتی ہے۔ پھراس علت کے ندر ہے کی وجہ سے وہ حکم بھی نہیں رہتا بلکہ دوسرا حکم آجا تا ہے۔ بھراس علت کے ندر ہے کی وجہ سے وہ حکم بھی نہیں رہتا بلکہ دوسرا حکم آجا تا ہے۔ بھری سے کہ اس کی بجا آوری روا رہو کا مام ہے کہ اس کی بجا آوری روا رہو کا دی کے در بے کا نام ہے کہ اس کی بجا آوری روا

یہ بھی سے نہیں۔اس لیے کہ شنخ تھم کوا س طرح ختم کردینے کا نام ہے کہاس کی بجا آوری رو نہ ہو۔ یہاںا بیانہیں۔

[6] : بعض علمانے کہا: ناسخ ومنسوخ کے اعتبار سے قرآن کی سورتوں کی چند قسمیں ہیں: پہلی قسم: جس میں نہ تو کوئی ناسخ ہوا در نہ کوئی منسوخ ۔ ایسی سورتیں ۲۳ ہیں۔

[ا] سورهٔ فاتحه [۲] سورهٔ بوسف [۳] سورهٔ کیم [۴] سورهٔ جرات [۵] سورهٔ رحمٰن [۲] سورهٔ فوح حدید [۷] سورهٔ طلک [۱۱] سورهٔ حاقه [۲۱] سورهٔ نوح حدید [۷] سورهٔ خوجه [۹] سورهٔ خوجه [۹] سورهٔ خوجه [۳] سورهٔ نازعات [۷۱] سورهٔ انقطار [۱۸] سورهٔ مرسلات [۵۱] سورهٔ غر [۲۲] سورهٔ نظر [۲۸] سورهٔ نظر [۳۸] سورهٔ نظرهٔ نظر [۳۸] سورهٔ نظرهٔ نظر [۳۸] سورهٔ نظرهٔ ن

دوسری قشم: جس میں ناسخ ومنسوخ دونوں ہوں ۔ یہ کل ۲۵/ سورتیں ہیں۔ (انقان وزبدۃ الانقان میں یہاں کل ۲۰/ ہی سورتوں کے نام درج ہیں) [۱] سورهٔ بقره [۲] سورهٔ آل عمران [۳] سورهٔ نساء [۴] سورهٔ ما نده [۵] سورهٔ حج [۲] سورهٔ نور [۷] سورهٔ فرقان [۸] سورهٔ شعراء [۹] سورهٔ احزاب [۱۰] سورهٔ سبا [۱۱] سورهٔ موَمن [۱۲] سورهٔ شوری [۲۱] سورهٔ خرل [۱۸] سورهٔ واقعه [۲۱] سورهٔ خادله [۱۲] سورهٔ مزل [۱۸] سورهٔ مرز [۱۹] سورهٔ خرد [۲۰] سورهٔ عصر -

تيسري قتم: جس ميں صرف ناسخ ہو۔ يكل چھ سورتيں ہيں:

[۱] سورہ فنتے[۲] سورہ حشر [۳] سورہ منافقون [۴] سورہ تغابن [۵] سورہ طلاق [۲] سورہ اعلیٰ۔ چوتھی قتم: جس میں صرف منسوخ ہو۔ بیان علا کے بقول باقی ماندہ چالیس سورتیں ہیں جس کی وجہ بیہ ہے کہ انھوں نے منسا اور مخصوص کو بھی منسوخ میں شار کرلیا ہے۔

[1] قرآن میں آئے ہوئے گنخ کی تین نوعیں ہیں:

نوع اول: جس کی تلاوت اور حکم دونوں منسوخ ہوں۔

حضرت عائشہ نے فرمایا: نازل شدہ آیات میں ایک آیت "عَشَرُ رَضُعَاتٍ مَّعُلُوْمَاتٍ يُحَرِّمُنَ " [1] تھی ۔ پھراسے "خَمُسٌ مَّعُلُوُمَاتٌ " سے منسوخ کر دیا گیا۔ جب رسول الله تعالی علیہ وسلم کی وفات ہوئی تو"خمس معلومات "[1] کی تلاوت کی جاتی تھی۔ (رواہ الشیخان)

علما نے حضرت عائشہ کے قول "وَهُنَّ مِمَّا يُقُرَأُ "[<sup>٣]</sup> پر کلام کیا ہے کہ اس سے تو بین ظاہر ہوتا ہے کہ اس کی تلاوت حضور کی وفات کے بعد بھی باقی تھی حالاں کہ بیہ بات سے خہیں۔

اس کا جواب بید دیا گیا که حضرت عائشہ کی مراد بیہ ہے کہ قربِ زمانۂ وفات ِ اقدس میں اس کی تلاوت ہو چکی تھی تلاوت ہو چکی تھی تلاوت ہو چکی تھی اس کا مطلب بیہ ہے کہ حضور کی حیات مبار کہ ہی میں تلاوت بھی منسوخ ہو چکی تھی لیکن اس ننخ کی اطلاع تمام لوگوں تک نہ بینچ پائی اس لیے وفات کے بعد بھی بعض لوگ اس کی قراءت کرتے رہے۔سب لوگوں کو ننخ کاعلم بعد میں ہوسکا۔

نوع دوم جس كاحكم منسوخ موه تلاوت منسوخ نه مو-

یمی وہ شم ہے جس میں علما کی تالیف کر دہ کتابیں موجود ہیں۔

لوگوں نے اس متعلق بہت ہ آ بیوں کا شار کیا ہے لیکن حقیقت ہے کہ بیشم انتہائی قلیل ہے۔ای لیے علما مے حققین جیسے قاضی ابو بکر ابن العربی نے اس متم کو حقیق سے بیان کیا ہے۔

<sup>[</sup>۱] دووھ پیتے بیچ کی دس معلوم چسکیاں حرمت رضاعت کو ثابت کردیتی ہیں۔[۴] پانچ معلوم چسکیاں حرمت رضاعت کو ثابت کرتی ہیں۔ [۳] یعنی آیتِ خَمْسُ رَضَعَات مَعْلُومَاتِ بُنْحَرِّمُنَ ، قر آن کے ایک جز کے طور پر پڑھی جاتی تھی۔

قر آن کریم سے اس کی چندمثالیں:

[1] آیت (کُتِبَ عَلَیُکُمُ اِذَاحَضَرَ اَحَدَکُمُ الْمَوْتُ اِنُ تَرَكَ خَیْرًا الْوَصِیَّةُ لِلُولِدَیُنِ وَالاَقْرَبِینَ بِالْمَعُرُوفِ، البقرة / ۱۸۰ [۱]) بیایک قول کے مطابق آیت مواریث، دوسر حقول پر حدیث اَلاَلوَصِیَّةَ لِوَارِثِ اِلمَالاَرتیسر فول کے مطابق اجماع امت سے منسوخ ہے - اسے ابن عربی نے قال کیا۔

[7] الله تعالى كا قول: (وَعَلَى الَّذِينَ يُطَيُقُونَهُ فِدُيَةٌ ، البقرة / ١٨٤ [7] الله قول پر الله تعالى كقول: (فَمَنُ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهُرَ فَلْيَصُمُهُ ، البقرة / ١٨٥ [٤]) مسمنسوخ ہے - جب كدوسرا قول بيہ ہے كہ آيت كريم منسوخ نہيں بلكم كام ہے اور يطيقونه سے پہلے لا مقدر ہے -

[7] آیت (اُجِلَّ لَکُمُ لَیُلَهٔ الصِّیَامِ الرَّفَیُ اِلٰی نِسَاءِ کُمُ البقرہ / ۱۸۷[6] نے آیت (یاکیُهاالَّذِینَ اَمَنُوا کُتِبَ عَلَی کُمُ الصِّیَامُ کَمَا کُتِبَ عَلَی الَّذِینَ مِنُ قَبُلِکُمُ البقرہ / آیت (یاکیُهاالَّذِینَ اَمَنُوا کُتِبَ عَلَی کَما الصّیامُ کَمَا کُتِبَ عَلَی الَّذِینَ مِنُ قَبُلِکُمُ البقرہ / آیت (یاکی مطابق اس کا مقتضیٰ تو یہ ہے کہ نیند کے بعد کھانے اور بیوی سے جماع کرنے کو حرام قرار دینے میں ان گذشتہ امتوں کی موافقت کی جائے جن پر بیدونوں کا محرام تھے۔ ابن عربی نے ہی ایک دوسراقول یہ بھی نقل کیا ہے کہ روز سے کی رات میں نیند کے بعد کھانے اور جماع کی حرمت سنت سے نابت تھی آیت نے اسے منسوخ کردیا۔

[س] الله تعالى كا قول: (يَسُتَلُونَكَ عَنِ الشَّهُرِ الْحَرَامِ، قِتَالِ فِيُهِ قُلُ قِتَالٌ فِيُهِ كَبِيُرٌ ، البقرة / ٢١٧ [٧])، الله تعالى كقول: ( وَقَتِلُوا الْمُشُرِكِيُنَ كَافَّةً كَمَا يُقْتِلُونَكُم كَافَّةً ، التوبة البقرة / ٢١٧]) سيمنسوخ ہے۔اسے ابن جربر نے عطاء بن ميسره سے روايت كيا۔

[3] آیت کریمہ (وَالَّذِیْنَ یُتَوَفَّوُنَ مِنْکُمُ وَیَذَرُوُنَ اَزُوَاجًا وَصِیَّةً لِّازُوَاجِهِمُ مَتَاعًا اِلَی الْحَوُلِ، البقرة / ۲٤، ۱۹۱۶) آیت کریمہ (وَالَّذِیْنَ یُتَوَفَّوُنَ مِنْکُمُ وَیَذَرُوُنَ اَزُوَاجَهِمُ مَتَاعًا اِلَی الْحَوُلِ، البقرة / ۲۳، ۱۹۱۹) سے اس طرح منسوخ ہے کہ پہلی آیت بائفُسِهِنَّ اَرُبَعَةَ اَشُهُرٍ وَّ عَشُرًا، البقره / ۲۳، ۱۳۱۱) سے اس طرح منسوخ ہے کہ پہلی آیت کریمہ افادہ کرہی ہے کہ شوہر کی وفات کے بعداس کی بیوی کواس کے مال سے ایک سال تک نان و

[1] تم پرفرض ہوا کہتم میں کوئی موت آنے کے وقت اگر پچھ مال چھوڑ ہو موافق دستورا پنے ماں باپ اور قریب کے دشتہ داروں کے لیے وصیت کر جائے۔[۲] خبر دار! کسی دار شکے لیے کوئی وصیت نہیں۔[۳] اور جنھیں روزہ رکھنے کی طاقت ہوان پر (روزہ ندر کھنے کی صورت میں ) اس کاعوض دینا واجب ہے۔[اور یطیقو نہ: سے پہلے لا ،مقدر ہونے پر معنی ہوگا: ان لوگوں پر فعد بیوا جب وروزہ رکھنے کی طاقت ندر کھتے ہوں]
[۴] تو تم میں جو یہ مہینہ پائے وہ اس کے روزے رکھے۔[۵] روزوں کی راتوں میں اپنی عورتوں کے پاس جانا تم ھارے لیے حلال ہوا۔[۲] اے ایمان والوتم پر روز نے فرض کیے گئے جیسے انگلوں پر ہوئے تھے۔[۵] تم سے پوچھتے ہیں ماہ حرام میں لڑنے کا تھم تم فرماؤاس میں لڑنا بڑا گناہ ہے۔[۸] اور مشرکوں سے بروت لڑو جیسا وہ تم سے بروت لڑو جیسا وہ تم سے بروت لڑو جیسا وہ تم سے بروت الڑو جیسا وہ تم سے بروت الڑوں کی اور بیویاں چھوڑ ہا کیں وہ اپنی عورتوں کے لیے سال بھر تک نان ونفقہ دیے کی وصیت کرجا کیس۔[10] اورتم میں اور بیویاں چھوڑ ہی دن اپنے آپ کورد کے رہیں۔

نفقہ ملے گا جب کہ دوسری آیت کریمہ نے اسے منسوخ کرتے ہوئے بتایا کہ اس کی بیوی صرف حار مہینے دس دن تک ہی نان ونفقہ یانے کاحق رکھتی ہے۔ پہلی آیت سے ثابت ہوتا ہے کہ شوہر کواپنی وفات سے پہلے اپنی بیوی کے لیے مال کی وصیت کردینی جا ہے تو یہ آیتِ میراث سے منسوخ ہے جس كامطلب يه مواكداس كے ليے اللہ تعالى نے شوہر متوفى كر كے سے حصہ مقرر كرديا ہے۔اباس کے حق میں وصیت کرنا جائز نہیں۔ رہا ایک سال تک سکنی یعنی رہایش گاہ کی فراہمی کا معاملہ تو کچھ علا کے نزدیک میہ باقی ہے مگر کچھ دوسرے علما کے نزدیک میکھی حدیث "لاسکنٹی "سے منسوخ ہے۔ [٢] الله تعالى كا قول: ﴿ وَإِنْ تُبُدُ وَامَا فِي أَنْفُسِكُمُ أَوْ تُخُفُوهُ يُحَاسِبُكُمُ بِهِ اللَّهُ • البقرة / ٢٨٤] بعد مين آئة بوئ الله تعالى كقول: ( لاَ يُكَلِّفُ اللهُ نَفُسًا إِلَّا وُسُعَهَا ، البقرة /

۲۸۶[۲]) سے منسوخ ہے۔

[2] الله تعالى كا قول: ﴿ إِنَّقُوااللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ ١٠ عمران / ١٠٢ [٣] ايك قول برالله تعالى كقول: (فَاتَّقُواا للهُ مااسُتَطَعُتُمُ ، التغابن / ١٦[٤]) كمنسوخ ب- جب كدووسر قول کے مطابق منسوخ نہیں بلکہ محکم ہے اور سورہ آل عمران میں اس آیت کے علاوہ کوئی دوسری الی آیت نہیں جس میں دعوائے کنے درست ہو۔

[٨] الله تعالى كا قول: ﴿ لَا يَحِلُّ لَكَ النِّسَاءُ مِنُ بَعُدُ ١ الاحزاب / ٢٥ [٥]) الله تعالى كَوْل: (انَّااَ حُلَلُنَالَكَ اَزُوَا جَكَ الَّتِي اتَيُتَ أُجُورَهُنَّ ١٧حزاب/ ١٥٠١) سيمنسوخ م-[9] الله تعالى كا قول: ( إِذَانَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى نَجُو كُمُ صَدَقَةً المجادلة / ١٢[٧]) بعدمين ذكورآيت كريمه عيمنسوخ ب-

سوال بحكم اللهادين اور تلاوت باقى رہنے ميں كيا حكمت ہے؟ اس كاجواب دووجهوں يرہے: ایک وجہ یہ ہے کہ قرآن جس طرح اس لیے پڑھا جاتا ہے کہ اس کا تھم اور اس پڑمل کی معرفت حاصل ہوای طرح وہ اس لیے بھی پڑھا جاتا ہے کہوہ اللّٰہ کا کلام ہے جس کی تلاوت پر ثواب ملے گا۔لہذااس حکمت کے پیش نظر تلاوت کو ہاتی رکھا گیا۔

دوسری وجہ بیہ ہے کہ نشخ اکثر تخفیف تھم کے لیے ہوتا ہے اس لیے اس احسان کی یا دو ہانی کے لیے تلاوت کو باقی رکھا گیا جو بختی اور دشواری کو دور کرنے کی صورت میں اللہ نے بندوں پر کیا ہے۔ یا ننخ

[۱] اوراگرتم ظاہر کر وجو کچھتھ مارے جی میں ہے یا چھپاؤ،اللہ تم ہے اس کا حساب لےگا۔[۲] اللہ کی جان پر بوجھ نہیں ڈالٹا مگراس کی طاقت بھر۔ [ ٣] الله ہے ڈروجیبااس ہے ڈرنے کاحق ہے۔[ ٣] تو اللہ ہے ڈروجہال تک ہوسکے۔[ ۵] ان (نویویوں ) کے بعد اورعور تیں شمعیں حلال نہیں ۔[۲] ہم نے تمھارے لیے حلال فرما کیں وہ ہویاں جن کوتم مہر دو۔[۷] جب تم رسول سے کوئی بات آ ہتہ عرض کرنا جا ہوتو اپنی عرض سے يبلے كھ صدقد دے او۔

اس بات کومنسوخ کرنے کے لیے ہوتا ہے جس پرزمانۂ جاہلیت کے لوگ قائم تھے یا جو گذشتہ امتوں کی شریعتوں یا ابتدا ہے اسلام میں تھی ۔ جیسے آیت قبلہ سے نماز میں بیت المقدس کی طرف رخ کرنے کا ننخ اور روز وُرمضان سے روز وُ عاشورا کا ننخ ۔ بین نم بھی بہت کم ہے۔

نوع سوم: جس کی تلاوت منسوخ ہو مگر حکم منسوخ نہ ہو یعنی یہاں نشخ صرف تلاوت کے لحاظ سے ہے اس لیے اس کی قرآن کا ثواب نہ سے ہے اس لیے اس کی قرآن کا ثواب نہ طے گا۔ ہاں اس کا حکم باقی رہے گا جس پڑمل کیا جائے گا۔

اس قتم کی مثالیں بہت ہیں۔ یہاں ہم صرف دومثالوں پراکتفا کرتے ہیں:

ابوعبید نے زِربن جیش سے روایت کی ، زر نے کہا: مجھ سے حضرت ابی بن کعب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے سوال کیا: ہم سورہ احزاب میں کتنی آیتیں شار کرتے ہو؟ میں نے جواب دیا: بہتر یا تہتر اسین عنہ نے سوال کیا: ہم سورہ احزاب میں کتنی آیتیں شار کرتے ہو؟ میں نے جواب دیا: بہتر یا تہتر اسین میں ہم آیت رجم کھی پڑھتے تھے۔عرض کی آیت رجم کیا ہے؟ فرمایا: رافا زَنَی الشَّینُ وَ الشَّینُ حَدُ فَارُ جِمُوٰهُ مَا اَ لُبَتَّةَ نَکَالًا مِّنَ اللهِ وَاللّهُ عَزِیْزٌ حَکِیْمٌ) ج؟ فرمایا: رافا زَنَی الشَّینُ وَ الشَّینُ عَدُ فَارُ جِمُوٰهُ مَا اَ لُبَتَّةَ نَکَالًا مِّنَ اللهِ وَاللّهُ عَزِیْزٌ حَکِیْمٌ) میں میں میں مورہ اور عورت زنا کا ارتکاب کریں تو انھیں قطعی طور پرسنگار کرو، ان کے لیے اللہ کی طرف سے یہی عبرت ناک سزا ہے اور اللہ ہڑے غلیا ورضم والا ہے۔''

حضرت ابوموی اشعری رضی اللہ تعالی عنہ سے مروی ہے آپ نے فرمایا: ایک سورہ بسورہ براء ت کے برابر نازل ہوئی لیکن کچھ عرصہ بعدوہ اٹھالی گئی اور اس کا صرف بیہ حصہ لوگوں کو یا درہ گیا ( إِنَّ اللّهُ سَبُونِیَدُ هٰذَ اللّٰدِینَ بِاَقُوَامٍ لاَّ خَلَاقَ لَهُمُ ، وَلَوُ اَنَّ لِابُنِ ادّمَ وَادِینُنِ مِن مَّالٍ لَتَمَنَّی وَادِینًا نَالله اللّٰہ عَلَی مَن تَابَ) "الله تعالی جلد ہی اس دین کو وَلاَ یَمُلَّا ہُوفِ ابُنِ ادَمَ اللّٰہ اللّٰہ عَلی مَن تَابَ) "الله تعالی جلد ہی اس دین کو ایسے لوگوں سے قوت دے گا جن کا آخرت کے ثواب میں کوئی حصہ نہ ہوگا۔ اگر اولا د آوم مال کی دو وادیوں کی مالک ہوجائے تو بھی اس پر قناعت نہ کرے گی بلکہ اب تیسری وادی کی تمنا کرے گی۔ بس میں ہی اس کے پیٹ کو بھر عتی ہے۔ اور اللہ اس کی تو بہ قبول فرما تا ہے جو اس کی طرف رجوع کر ہے۔ اس قتم میں پنہاں حکمت یہ ہے کہ اس سے امت محمدی اللہ تعالی علیہ وسلم کی طاعت و فرماں برداری عالم آشکار ہوجائے کہ اس نے تفصیل کا مطالبہ کے بغیر محض بطور ظن ثابت ہونے والے فرماں برداری عالم آشکار ہوجائے کہ اس نے تفصیل کا مطالبہ کے بغیر محض ابراہیم خلیل علیہ السلام نے محم خداوندی پر لیک کہتے ہوئے اپنی جان کی بازی لگا دی۔ جیسے حضرت ابراہیم خلیل علیہ السلام نے محکی ایک خواب کی وجہ سے اپنے بیٹے حضرت اسمعیل کوراہ خدا میں قربان کردیت کے لیے تیزی کی عالاں کہ نبی کا خواب وی کا اونی درجہ ہے۔

### مجهمتفرق فوائد

بعض علمانے کہا: ترتیب قرآن میں ہرناسخ ،منسوخ کے بعد مذکور ہےسواے دوآ تیوں کے کہ موجودہ ترتیب کے لحاظ سے ان میں ناسخ پہلے اور منسوخ بعد میں مذکور ہے۔

پہلی سورہ بقرہ کی آیت عدت [۱] ہے اور دوسری (لا یحل لك النساء ،) ہے جواللہ تعالی كقول: (انا احللنا لك ازواجك) سے منسوخ ہے ليكن ناسخ منسوخ سے پہلے مذكور ہے۔

بعض علمانے ایک تیسری آیت یعنی آیت حشر كااضا فد كیا ہے جو بغیر جہاد كیے ہاتھ آنے والے مال غنیمت کے متعلق ہے۔[۲]

لیکن میخض ان لوگول کی را ہے جنھوں نے کہا کہ بیآیت، آیت انفال (وَاعُلَمُوا اَنَّمَا عَنِمُتُمُ مِّنُ شَیْ ءٍ فَاَنَّ لِلَٰهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ (الانفال / ٤١ [٣]) ہے منسوخ ہے۔ پچھلوگول نے ایک چوھی آیت یعنی اللہ تعالی کے قول: ( خذ العفو ، الاعراف / ١٩٩) کا بھی اضافہ کیا ہے جس کا معنی ہے ''ان کا وہ مال لوجوان کی ضرورت سے فاضل ہو۔'' مگریان لوگول کی را ہے جن کا قول بیہے کہ بیآیت، آیت زکا ق سے منسوخ ہے۔[1]

ابن عربی نے کہا: کفارے درگزر، ان سے اعراض و روگردانی اور بازرہ کے جتنے بھی احکام آئے ہیں وہ آیت سیف سے بے : ( فَاِذَاانُسَلَخَ الْحَامُ آئے ہیں وہ آیت سیف سے بے: ( فَاِذَاانُسَلَخَ الْاَشُهُرُ الْحُرُمُ فَاقُتُلُو الْمُشُرِ كِیُنَ حَیْثُ وَجَدْتُمُوهُمُ (التوبة / ٥١٥)

بقول ابن عربی اس آیت نے ایک سوچوہیں آیوں کومنسوخ کیا ہے۔ پھر جزو آخر نے اس کے جزواول کوبھی منسوخ کردیا۔ امام سیوطی فرماتے ہیں: اس قول کاضعف ہم پہلے بیان کر چکے۔ ابن عربی اپنے قول سابق کی بنیاد پر یہ بھی کہتے ہیں کہ آیت کریمہ (خُذِ الْعَفُو وَاُمُرُ بِالْعُرُفِ وَاَعُرُ فِ الْعُرُفِ وَاَعُرُ فِ وَاعْرُفَ عَنِ الْحُهِلِيُنَ ، الاعراف / ۹۹ ۱[1]) میں ایک عجیب انداز کا نتخ ہے کہ اس کا

[1] یعنی: وَالَّذِینَ یُتُوَفَّوٰنَ مِنْکُمُ وَیَذَرُونَ اَرُواجُا وَصِیَّةً لَارُوَاجِهِمْ مَتَاعا اِلٰی الْحَوُلِ غَیْرَ اِخْراج: اورتم میں جووفات پا جا کی اور یویاں چھوڑ جا کیں وہ اپنی یویوں کے لیے سال بحرکے لیے نفقہ اور ابلی کی وصیت کرجا کیں جس ہو وہ فاکدہ اٹھا کیں اور انھیں ان کی رہائش گا ہوں ے تکالا شہائے۔ یہ: 'وَالَّذِینَ یُتَوَفُّونَ مِنْکُمُ وَیَذَرُونَ اَرْوَاجَا یَتَرَبُّصُنَ بِالْفُسِهِنَ اَرْبَعَةَ اَشُهُو وَعَشُرا " مِمنوخ ہے لیکن تاخ منبوخ ہے۔ لیکن تاخ منبوخ ہے۔ لیکن تاخ منبوخ ہے۔ لیکن تاخ منبوخ ہے کہا الله علی رَسُولِه فَمَالُوجَفُتُمْ عَلَیْهِ مِنْ خَبُلِ وَلَا رِکَاب: اور یہود یوں کے منبوخ ہے۔ اِکَا وہ آیت یہ ہے: مَا اَفَاءَ اللّٰهُ عَلَی رَسُولِهِ فَمَالُوجَفُتُمْ عَلَیْهِ مِنْ خَبُلِ وَلَا رِکَاب: اور یہود یوں کے منبوخ ہے کہا یا یعنی اس میں میں میں کی منبوخ ہے۔ اُل یہ منہ و کہا ہوں اور ہوں کو تیز رفتاری ہے چا یا یعنی اس میں منبوخ کی کا سامنا نہ کرتا پڑا اس لیخ کے اور منبول اور تیموں اور تیموں اور تیموں اور میافوں کے جو کھوٹی والیک کی یا کہ جو کھوٹیمت اواس کا یا نجواں حصرف اللہ اور سول اور تیموں اور تیموں اور میافوں ہے۔ [۳] وہ آیت یہ ہے: خُذُ مِنْ اَمُوا لِهِمَ وَتُو کَیْجَمَ بِهَا: اور ان کے مال سے صدفہ (زکوہ) وصول کروجس ہے آجمی پاک اور سخرا کرو۔ [۵] پھر جب حرمت والے میں قوشر کوں کو جہاں ہی پاؤ تی کہ اور سے انھوں کی سے آجھیں پاک اور سخرا کرو۔ [۵] پھر جب حرمت والے مینے گذر جا کیں قوشر کوں کو جہاں بھی پاؤ تی کرو۔ [۲] \*\* اور بھلائی کا تھم دواور جا ہوں ہے منہ پھیراو۔

اہمعلوم قرآ ن

اول وآخرمنسوخ جب کهاس کا درمیانی جزیعنی (وامر بالعرف محکم ہے۔ انھیں کا قول ہے: ایک عجب ننخ آیت کریمہ ( عَلَیُکُمُ اَنفُسَکُمُ لَا یَضُرُّکُمُ مَنُ ضَلَّ اِذَا اهْتَدَیْتُمُ ، المائدة / عجب ننخ آیت کریمہ ( عَلیُکُمُ اَنفُسَکُمُ لَا یَضُرُّکُمُ مَنُ ضَلَّ اِذَا اهْتَدَیْتُمُ ، المائدة / ٥٠١١) میں ہے کہ ارشاد باری: اذا اهتدیتم (جبتم درست راه پررمو) سے مرادام بالمعروف اور نبی عن المنکر ہے تو یہ ارشاد ( علیکم انفسکم ، ، ، ) کاناسخ ہے۔

تنبه

ابن الحصار نے کہا: ننخ میں ایسی نقل پر ہی اعتماد کیا جائے گا جوصراحة رسول اللہ تعالی علیہ وسلم سے یا ایسے صحابی سے ثابت ہوجو یوں بتائیں کہ " آیَةٌ کَذَا نَسَخَتُ کَذَا "فلاں آیت نے فلال آیت کومنسوخ کیا۔

مزید فرمایا: کبھی ننخ کا حکم اس وقت کیاجا تا ہے جب دوآ نیوں کے درمیان تطعی تعارض موجود ہوا درمان کے ساتھ دونوں کی تاریخ بھی معلوم ہوتا کہ متقدم کومنسوخ اور متاخر کوناسخ قرار دیاجا سکے۔
انھوں نے ہی فرمایا: ننخ میں بغیر نقل صحیح اور واضح معارضہ کے نہ عام مفسرین کے قول پر اعتماد کیا جائے گا، نہ جمہتدین کے اجتہاد پر۔اس لیے کہ ننخ ایک حکم کے ازالے اور ایسے حکم کے اثبات پر مشمل ہوتا ہے جوعہدرسالت مآب سلی اللہ تعالی علیہ وسلم میں پایئے ثبوت کو پہنچا اور ظاہر ہے کہ اس میں صحیح نقل اور تاریخ ہی معتمد ہوگی نہ کہ راے اور اجتہاد۔

مشكل القرآن اورمُوجِم اختلا ف وتناقض كابيان

اللہ تعالیٰ کا کلام اختلاف و تناقض سے پاک ہے جیسا کہ فرمایا: ﴿ وَلَوُ کَانَ مِنُ عِنْدِ غَیْرِ اللّٰهِ لَوَجَدُوا فِیْهِ الْحَیٰدُ النساء / ۲۸۲] کیکن بھی مبتدی کے سامنے بچھالی با تیں آتی ہیں جن سے اس کوقر آن میں اختلاف و تناقض ہونے کا وہم گذرتا ہے حالال کہ حقیقت میں اختلاف نہیں ہوتا۔ مگر وہم اختلاف کے باعث ازالہ وہم ضروری ہوا جیسے مختلف الحدیث اور متعارض احادیث کے درمیان تطبیق کے بیان میں کتابیں تصنیف کی گئیں۔

اس موضوع پر حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہمانے گفتگوفر مائی ہے اور ان سے متعلق یہ بھی حکایت کی گئی ہے کہ انھوں نے بعض آیات پر کلام کرنے سے تو قف کیا۔ متعلق یہ بھی حکایت کی گئی ہے کہ انھوں نے بعض آیات پر کلام کرنے سے تو قف کیا۔ عبدالرزاق نے اپنی تفسیر میں بیان کیا جمیں معمر نے خبر دی ، انھوں نے کہا ہمیں ایک شخص نے خبر دی ، اس شخص نے کہا ہمیں مِنْہال بن عمرونے ، سعید بن جبیر کے حوالے سے خبر دی کہ انھوں نے

<sup>[</sup>ا] (اے ایمان والو) تم اپنی فکررکھو جمھارا کچھنہ بگاڑے گا جو گمراہ ہواجب کہتم راہ پر ہو۔ [۲] اگروہ (قرآن) غیرخداکے پاس سے ہوتا تو ضرور اس میں بہت اختلاف یاتے۔

اجم علوم قرآن

اسی طرح ایک جگه فرمایا: (اَئِنَّکُمُ لَنَکُفُرُونَ بِالَّذِی خَلَقَ الْاَرُضَ فِی یَوُمَیُنِ طَائِعِینَ، فصلت / ۹ — ۱۱ [6]) تک پھر دوسری آیت میں فرمایا: (اَم السَّمَاءَ بَنٰهَا، النازعات / ۲۷ [7]) بعد ازاں فرمایا: (وَالْاَرُضَ بَعُدَ ذٰلِكَ دَحْهَا، النازعات / ۳۰ [۷]) ببلی آیت سے واضح ہے کہ زمین آسان سے پہلے پیدا ہوئی اور آسان زمین کے بعد پیدا کیا گیا مگر سورہ نازعات کی آیت سے داخے ہے کہ زمین آسان کے بعد پیدا کی گئی کیوں کہ "بعد ذلك "میں ذلك کا مشار الیہ آسان ہے اور دخها" میں ها ضمیر مونث كامرجع ارض ہے۔

اسی طرح الله تعالی اپنے بارے میں بصیغهٔ ماضی " وَ کَانَ اللّهُ "فرما رہا ہے۔ یہ کیسے درست ہوگا؟

ان معروضات کے جواب میں حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عنہمانے فرمایا: اللہ تعالی کے قول: (ثُمَّ لَمُ تَكُنُ فِتُنتَهُمُ إِلَّا اَنُ قَالُوا وَاللَّهِ رَبِنَا مَا كُنَّا مُشُرِ كِيُنَ) كاپس منظريہ ہے كہ جب

[1] پھران (مشرکین) کو پھے بناوٹ نہلی (یعنی وہ کوئی معذرت نہ کرسکے) گرید کہ ہو لے جمیں اپنے رب اللہ کی سم کہ ہم مشرک نہ تھے۔[7] اور وہ (مشرکین) اللہ ہے کوئی بات نہ چھپاسکیں گے۔[7] تو اس دن نہ ان میں رہتے رہیں گے اور نہ ایک ، دوسرے کی بات پو چھے (گا)۔[7] اور ان مشرکین) اللہ ہے کوئی بات نہ چھپاسکیں گے۔[7] اور ان میں رہتے رہیں گے اور نہ ایک نے دوسرے کی طرف قفال لَهَا وَللَارُ ضِ التّبَا طَلُوعًا اَوْ کَرُهَا فَا لَقَا اَتّبَنَا طَائِعِیْنَ ؛ کیاتم لوگ اس کا اٹکار کرتے ہوجس نے دود ن میں زمین بنائی • • پھر آسان کی طرف قصد فر مایا اور وہ دھوال تھا تو اس سے اور زمین سے فر مایا کہ دونوں حاضر ہو خوش سے یا ناخوش سے ، دونوں نے عرض کی کہ ہم رغبت کے ساتھ حاضر ہوئے۔[۲] اس سے پہلے ہے: اَنْتُهُ اَسْدُ خَلُفًا • • • کیا تھے اری ہجھے کے مطابق تمھار ابنانا مشکل یا آسان کا۔[۷] اور اس کے بعد زمین پھیلائی۔

اہم علوم قرآ ك

مشرکین قیامت کا دن دیکھیں گے اور یہ دیکھیں گے کہ اللہ تعالیٰ اہل اسلام کی مغفرت فرمارہا ہے،
گناہوں کو بخش رہا ہے اور کسی گناہ کو بخش دینا اس کے نزدیک کوئی بڑی بات نہیں ہے مگر کسی شرک کوئہیں
بخشا تو یہ شرکین اپنی مغفرت کی امید میں شرک کا انکار کر بیٹھیں گے اور کہیں گے ''جمارے رب اللہ کی
فتم ہم لوگ مشرک نہ تھے۔' اس پر اللہ تعالیٰ ان کے مونہوں پر مہر لگا دے گا اور ان کے ہاتھ یا وَل ان
کے شرک اور بدا عمالیوں کو بیان کریں گے۔ اس وقت کفر اور نا فر مانی کرنے والے لوگ تمنا کریں گے کہ''
کاش! نصیں زمین میں د باکر زمین برابر کر دی جاتی اور وہ اللہ تعالیٰ سے کوئی بات نہ چھیا تے''

اللہ تعالیٰ کے قول: (فلا انساب بینهم یومئذ ولا یتساء لون) کامطلب ہے ہے کہ جب صور پھونکا جائے گا تو تمام ساکنان آسان وزمین ہلاک ہوجا کیں گے صرف وہی زندہ رہیں گے جنمیں اللہ زندہ رکھنا جائے گا تو تمام ساکنان آسان کے درمیان نہ کوئی نبہی قرابت رہے گی اور نہ وہ ایک دوسرے سے کچھ سوال کریں گے۔ پھر دوبارہ صور پھونکا جائے گا تو لوگ فوراً کھڑے ہوکر دیکھیں گے اور ایک دوسرے کے طرف رخ کر کے باہم یو چھ کچھ کریں گے۔

اللہ تعالیٰ کے قول: (حلق الارض فی یومین) سے مرادیہ ہے کہ زمین آسان سے پہلے پہلے پہلے ہیں ہاں تھا۔ اللہ تعالیٰ نے زمین کو پیدا کردینے کے بعد دو دنوں میں سات آسان پیدا فرمائے۔

الله تعالیٰ کے قول: (والارض بعد ذلك دخها) كامطلب بيہ كماس نے زمين ميں پہاڑوں كو جود بخشا، ندياں اور دريا نكالے، درخت اگائے اور سمندروں كو پيدا كيا۔

> مضمون کا حاصل جارمقا مات سے متعلق سوال ہے۔ اول: قیامت کے دن سوال کی نفی اوراس کا اثبات۔ دوم: مشرکوں کا اپنے حال کو چھپا نا اوراس کوظا ہر کرنا۔ سوم: زمین کی تخلیق پہلے ہوئی یا آسان کی۔

چہارم؛ حرف "کان" کو ذکر کرنا جو زمانهٔ ماضی پر دلالت کرتا ہے حالاں کہ باری تعالیٰ کی صفت، دائمی ولا زمی ہے، زمانۂ ماضی کے ساتھ خاص نہیں۔

اس سلسلے میں حضرت عبداللہ بن عباس کے جوابات کا حاصل یہ ہے کہ انھوں نے پہلے سوال کے جواب میں فرمایا کہ: سوال کی نفی دوسری بارصور پھو نکے جانے سے ماقبل زمانے سے متعلق اورسوال کا ثبات دوسری بارصور پھو نکے جانے کے مابعدز مانے سے متعلق ہے۔

دوسرے سوال کا جواب میددیا کہ: مشرکین اپنی زبانوں سے اپناشرک چھیا ئیں گے لیکن ان کے دیگراعضا گویا ہوکران کا حال ظاہر کر دیں گے۔

تیسرے کا پیجواب دیا کہ: اللہ تعالیٰ نے زمین کودودنوں میں پیدا کرتو دیا تھا مگراہے پھیلایا نہ تھا،اس کے بعد آسانوں کو پیدافر ما کراٹھیں دو دنوں میں درست اورٹھیک کیا، پھرتخلیق آسان کے بعد دو دنوں میں زمین کو پھیلا یا اور اس میں مضبوط بہاڑ پیدا کیے یوں زمین کے لیے جیار دن ہو گئے۔ چو تھے سوال کا جواب بید میا کہ: "کان"اگر چہ ماضی کے لیے ہے لیکن وہ انقطاع کوستلزم نہیں ہوتا ، یہاں وہ معنی انقطاع کے لیے نہیں بلکہ اس سے مرادیہ ہے کہ''وہ ہمیشہ ایسار ہا (یعنی وہ ہمیشہ

مفت سے متصف ریا)

قرآن میں ایک مقام ایسا بھی ہے جس میں حضرت ابن عباس نے تو قف کیا ، ابوعبید نے کہا: ہم سے اسمعیل بن ابراہیم نے بیان کیاوہ ابوب سے، وہ ابن الی مُلّکہ سے راوی ہیں کہ ایک شخص نے حضرت ابن عباس سے الله تعالى ك قول: (ثُمَّ يَعُرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوُمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَةٍ ، السجدة / ٥٤١٦) اور الله تعالى ك قول: (تَعُرُجُ الْمَلْئِكَةُ وَالرُّوْحُ الْيُه فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمُسِیُنَ اَلُفَ سَنَةٍ ، المعارج / ٤[٢] کے بارے میں سوال کیا تو انھوں نے فرمایا: یوایسے دوون ہیں جن کا ذکراللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں کیا ہے، بیدودن کون ہیں آٹھیں خداہی جانتا ہے۔ علامہ زرکشی نے ''بر ہان''میں کہا:اختلاف کے چندا سباب ہوتے ہیں:

٢١٦ جس بات كى خبر دى گئي اس مے مختلف انواع واحوال ہيں ، ايك جگدايك حال كا ذكر ہے ، دوسری جگہ دوسرے حال کا ذکر ہے۔ حقیقت میں کوئی اختلاف نہیں۔ جیسے بخلیق آ دم کے بارے میں الله تعالى نے بھی ( من تراب) بھی ( من حماً مسنون ، الحجر/ ٣٣،٢٨،٢٦) بھی ( من طين لازب الصافات/١) اوربهي (من صلصال كالفخار ، الرحمن/ ١٤) فرمايا-يتمام

<sup>[2]</sup> پھراس کی طرف عروج کرے گا اس دن کہ جس کی مقدار ہزار برس ہے[۲] ملائکداور جبریل اس کی بارگاہ کی طرف عروج کرتے ہیں۔وہ عذاب اس دن ہوگا جس کی مقدار بچاس ہزار برس ہے۔

الفاظ مختلف ہیں اور ان کے معانی چند مختلف حالات میں پائے جاتے ہیں کیوں کہ صلصال (خشک بین اور ان کے معانی چند مختلف حالات میں پائے جاتے ہیں کیوں کہ صلصال (خشک بیخے والی مٹی) نہیں۔ مگران سب کا مرجع ایک ہی جو ہر یعنی مٹی ہے اور مٹی ہی سے درجہ بدرجہ بیا حوال بیدا ہوئے۔

[7] مختلف مواقع کے لحاظ سے مختلف احوال ندکور ہوں جیسے (وَقِفُوهُمُ اِنَّهُمُ مَّسُمُولُونَ وَالصافات/۲ [۷]) اور (فَلَنَسُمَلَنَّ الَّذِينَ اُرُسِلَ اللَّهِمُ وَلَنَسُمَلَنَّ الْمُرُسَلِيْنَ وَالاعراف /۲[۷]) ان رونوں سے معلوم ہوتا ہے کہ مجرمول سے پرسش ہوگی۔ مگرسور وُرمان میں ہے (فَیَوُمَئِذِ لَا یُسُمَّلُ عَنُ ذَنِهِ اِنُسٌ وَلَا جَانٌ والرحمن ۴۳[۳]) اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس دن جن وائس کی سے اس کے جرم کی پرسش نہ ہوگی۔

' حلیمی نے کہا: پہلی آیت اس پرمحمول ہے کہ تو حیداوررسولوں کی تصدیق کے بارے میں سوال ہوگا اور دوسری اس پرمحمول ہے کہ نبوت کا مان لینا جن امور کے مان لینے کومشکزم ہے مثلاً فروعی احکام ومسائل ،ان سے متعلق سوال نہ ہوگا۔

دوسرے علیا نے اس اختلاف کو مقامات کے اختلاف پرمحمول کیا ہے کیوں کہ قیامت میں مختلف مقامات ہوں گے۔ کسی مقام میں سوال ہوگا، کسی مقام میں سوال نہیں ہوگا۔ ایک قول یہ بھی ہے کہ جس سوال کا اثبات کیا گیا ہے اس سے زجر وتو نیخ کے طور پر سوال کیا جانا مراد ہے اور جس سوال کی گئی ہے اس کا مطلب سے ہے کہ مجرموں سے عذر پیش کرنے اور حیلہ وجمت ظاہر کرنے کے لیے سوال نہ ہوگا۔

[س] کی فعل میں دوجہ تیں ہوں۔ایک جہت کے کاظ سے اثبات ہو، دوسری جہت کے اعتبار سے نفی ہو۔اختلاف جہت پر غور نہ کرنے سے معلوم ہوگا کہ یہاں اختلاف ہے اور حقیقت میں اختلاف نہیں ۔جیسے ارشاد باری تعالی: (فَلَمُ تَفَتُلُوهُمُ وَلَكِنَّ اللَّهَ فَتَلَهُمُ ، وَمَارَ مَیُتَ اِذُ رَمَیُتَ وَلَا فَتَلَاهُمُ ، وَمَارَ مَیُتَ اِذُ رَمَیُتَ وَلَا اِللَٰهُ وَمَیٰ ، الانفال / ۱۷ [٤]) یہاں ایک طرف بید خرکہ کہ کھار کے دوسری طرف بید ہے کہ رسول ای نہیں بلکہ خدانے وہ خاک بھینگی۔نسبت رسول نے خاک بھینگی ، دوسری طرف بید ہے کہ رسول نے نہیں بلکہ خدانے وہ خاک بھینگی ۔نسبت اِثبات سے صحابہ ورسول کا اپنے ہاتھوں کا م انجام دینا مراد ہے اور نسبت نِفی سے اثر انداز ہونا مراد ہونی فعل تو ان حضرات کے ہاتھوں وقوع پذیر یہوا مگر تا ثیر خداکی قدرت اور تخلیق سے ہوئی بندہ صرف یعنی فعل تو ان حضرات کے ہاتھوں وقوع پذیر یہوا مگر تا ثیر خداکی قدرت اور تخلیق سے ہوئی بندہ صرف

<sup>[</sup>ا] اور انھی تھبراؤان سے پوچھنا ہے۔[۲] تو بیٹک ضرور جمیں پوچھنا ہے ان سے جن کے پاس رسول گئے اور بیٹک ضرور جمیں پوچھنا ہے رسولوں سے ۔[۳] تو اس دن کسی انسان اور جن سے اس کے گناہ کے بارے میں سوال نہیں کیا جائے گا۔ [۴] تو (اےرسول کے صحابیو) تم نے انھیں آل ندکیا بلکہ اللہ نے انھیں قبل کیا اورائے جوب وہ خاک جوتم نے تھینگی بھر اند نے تھینگی۔

گاہب ہوتا ہے اورمؤ ٹر و خالق صرف ذات باری تعالیٰ ہے۔

[ الله على واثبات میں حقیقت و مجاز کا فرق ہو۔ جیسے اللہ تعالیٰ کے قول: (وَ تَرَی النَّاسَ الله عَلَیٰ کَ وَ مَاهُمُ بِسُکْرَیٰ، الحج / ۱۱۱۶) میں پہلے سکاری (مدہوش) سے نشہ میں ہونے کا اثبات مجازا ہے۔ بعنی قیامت کی ہول ناکیوں کے سبب لوگ مدہوش معلوم ہوں گے۔ اور نشہ میں ہونے کی نفی حقیقت کے لحاظ سے ہے۔ بعنی واقع اور حقیقت کے لحاظ سے وہ مست نہ ہوں گے۔

[6] دو وجهول اور دو اعتبارول سے اختلاف ہو۔ جیسے ایک جگہ ہے: (الَّذِیُنَ اَمَنُوا وَ تَطُمَئِنُ قُلُوبُهُمُ بِذِکْرِ اللّٰهِ الرعد /۲۵۲۱) دوسری جگہ ہے: (إِنَّمَا الْمُومِنُونَ الَّذِیُنَ إِذَاذُکِرَ اللّٰهِ وَالْمَعْنُ فَلُوبُهُمُ بِذِکْرِ اللّٰهِ الرعد /۲۵۲۱) بہلی آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ خدا کے ذکر سے مومنول کے دلول کو اطمینان وقر ارملتا ہے۔ دوسری آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ خدا کے ذکر سے مومنول کے دلول پر خوف طاری ہوجا تا ہے۔

اس کا جواب ہے ہے کہ تو حید کی معرفت سے جوانشراح صدر حاصل ہوتا ہے اس کے باعث دلوں کو قرار واطمینان ملتا ہے۔ اور اس ہدایت سے پہلنے اور منحرف ہونے کا خیال آتا ہے تو خوف پیدا ہوتا ہے جس کے باعث قلوب لرز جاتے ہیں تو ایک وجہ سے اطمینان ہوتا ہے اور دوسری وجہ سے خوف ہوتا ہے۔ یہ دونوں کیفیتیں اللہ تعالیٰ کے اس قول میں جمع کردی گئ ہیں: ﴿ تَقُشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِیْنَ مُعَلَّدُ مُنَ مُعَلَّدُ مُنَ اللهِ ﴿ الزمر / ٢٣) "اس کتاب ﴿ قرآن ) یَخسَدُنَ رَبَّهُ مُ تَلِیْنُ جُلُودُهُ مُ وَقُلُوبُهُ مُ اللّٰ ذِکْرِ اللّٰهِ ﴿ الزمر / ٢٣) "اس کتاب ﴿ قرآن ) سے بال کھڑے ہوتے ہیں ان کے بدن پر جوابی رب سے ڈرتے ہیں پھران کی کھالیں اور دل زم پڑتے ہیں یا دخداکی طرف رغبت میں۔ "

قُر آن كريم مين مين مين أَظُلَمُ مِمَّنِ ا فُتَرَىٰ عَلَى اللهِ كَذِبًا ، الانعام / ١٤٤ [٤]» ( وَمَنُ اَظُلَمُ مِمَّنُ ذُكِّرَ بايْتِ رَبَّهُ ( وَمَنُ اَظُلَمُ مِمَّنُ ذُكِّرَ بايْتِ رَبَّهُ وَمَنُ اَظُلَمُ مِمَّنُ ذُكِّرَ بايْتِ رَبَّهُ وَمَنُ اَظُلَمُ مِمَّنُ مَّنَعَ مَسْجِدَ اللهِ فَأَعْرَضَ عَنُهَا وَنَسِى مَا قَدَّمَتُ يَدُه ، الكهف / ١٥٤ [٦] ، (وَمَنُ اَظُلَمُ مِمَّنُ مَّنَعَ مَسْجِدَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنُهَا وَنَسِى مَا قَدَّمَتُ يَدُه ، الكهف / ١٥٤ [٦] ، (وَمَنُ اَظُلَمُ مِمَّنُ مَّنَعَ مَسْجِدَ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْهُا وَنَسِى مَا قَدَّمَتُ يَدُه ، الكهف / ١٥٤ [٢] ، والطرح كي اور بهي آيات بين \_

وجراشكال بيب كمان آيات مين استفهام عمرادفي بتومعني موكا "لَا اَحَدَ اَظُلَمُ" توبي

[1] اورتولوگول کو نشے میں دیکھے گا حالانکہ دہ نشے میں نہ ہول گے۔[۲] جوابیان لائے اوران کے دل اللہ کی یاد سے چین پاتے ہیں۔[۳] ایمان والے دی جی کہ جب اللہ کا ذکر کیا جائے تو ان کے دل ڈرجا کیں۔[۳] اس سے بڑا ظالم کون ہے جواللہ پر جموثی تہمت لگائے۔[۵] تو اس سے بڑا ظالم کون ہے جواللہ کے بارے میں جموثی بات کیے۔[۲] اور اس سے بڑا ظالم کون ہے جے اس کے رب کی آیتیں یا و دلائی جا کیں تو وہ ان سے اعراض کر سے اور ان معصیتوں اور گنا ہوں کو بھول جائے جو اس کے ہاتھوں نے پہلے کیا۔[۷] اور اس سے بڑا ظالم کون ہے جو اللہ کی معجدوں میں اس کا مذکر کے جانے سے لوگوں کورو کے۔

اس بات کی خبر ہے کہ فلاں صفت والے سے بڑھ کر کوئی ظالم نہیں ،اب بیتھم کسی ایک ہی صفت والے پر درست ہوگا۔ متعدد صفات والوں میں سے ہرایک پرسب سے بڑھ کر ظالم ہونے کا اطلاق ہوتو بظاہر تناقض ہوگا۔

اس کا جواب چند طریقوں سے دیا گیا ہے جن میں سے ایک بیہ کہ ہرمقام پر معنی صلہ سے تخصیص کا لحاظ ہے بعنی مَن استفہامیہ مبتدا کے بعد مذکور مَن مُوصولہ کے صلہ کے معنی سے ہرآ یت میں مبتدا کی تخصیص مراد ہے بعنی "لَا اَحَدَ مِنَ الْمَانِعِینَ اَظُلَمُ مِمَّنُ مَنعَ مَسَاجِدَ اللهِ " - " مانعین مبتدا کی تخصیص مراد ہے بعنی "لَا اَحَدَ مِنَ الْمَانِعِینَ اَظُلَمُ مِمَّنُ مَنعَ مَسَاجِدَ اللهِ " - " مانعین میں اس سے بڑا ظالم کوئی نہیں جواللہ کی مسجدوں میں داخل ہونے سے منع کرے ۔ " اَلَا اَحَدَ مِنَ اللهُ عَدِبًا " و افتراکر نے والوں میں اس سے بڑا افتر ا پرداز افتر ا پرداز کوئن نہیں جواللہ کی طرف جھوٹی بات گڑھ کرمنسوب کرے ۔ "

اور جبان آیات میں صلات سے تخصیص ہوگئی تو تناقض ندر ہا۔

قرآن کے مطلق اور مقید کا بیان

مطلق: وہ ہے جو بغیر کسی قید کے ماہیت پر دلالت کرے۔ مقید کے ساتھ مطلق کا حال ایسا ہی ہے جیساعام کا خاص کے ساتھ ہے۔

علانے فرمایا مطلق کی تقیید پرکوئی دلیل پالی جائے تو مطلق کی تقیید کردی جائے گی ورنہ مطلق کی تقیید سے احتر از کیا جائے گا اور مطلق اپنے اطلاق پر اور مقیدا پنی تقیید پر باقی رہے گا کیوں کہ اللہ تعالیٰ نے ہمیں زبان عرب میں خطاب فرمایا ہے اس لیے اس باب میں انھیں کی زبان کا اعتبار کیا جائے گا۔

اس کاضابطہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ جب سی چیز کے بارے میں کوئی تھم سی صفت یا شرط کے ساتھ ذکر فرمائے پھرایک اور تھم صفت یا شرط کے بغیر مطلقاً آئے تو دیکھا جائے گا کہ اس تھم مطلق کی کوئی اصل ہے یا نہیں؟ اور گھم مقید کے علاوہ اس کی کوئی ایسی اصل نہ ہوجس سے اس تھم مطلق کی اجائے تو اس تھم مطلق کی کوئی اصل تھم مطلق کی اس تھم مطلق کی کوئی اصل تھم مطلق کی کوئی اصل موجود ہوتو اس تھم مطلق کی کوئی اصل موجود ہوتو اس تھم مطلق کوان دونوں میں سے سی ایک سے متعلق کرنا دوسرے کی بہنست اولی نہ ہوگا۔

اول: جَيِ الله تعالى كِقُول: ﴿ فَاذَابَلَغُنَ آجَلَهُنَّ فَامُسِكُوهُنَّ بِمَعُرُوفٍ اَوُ فَارِقُوهُنَّ بِمَعُرُوفٍ اَوُ فَارِقُوهُنَّ بِمَعُرُوفٍ اَوُ فَارِقُوهُنَّ بِمَعُرُوفٍ اَوُ فَارِقُوهُنَّ بِمَعُرُوفٍ وَاشْهِدُوا ذَوَى عَدُلٍ مِّنُكُمُ ، الطلاق / ٢١٦) اور الله تعالى كِقُول: (يَاتَّهُا الَّذِينَ الْمَوْتُ حِينَ الْوَصِيَّةِ اثْنَانِ ذَوَاعَدُلٍ مِّنْكُمُ ١٢٦٠ المَنُواشَهَادَةُ بَيُنِكُمُ أَذَا حَضَرَ آحَدَكُمُ الْمَوْتُ حِيْنَ الْوَصِيَّةِ اثْنَانِ ذَوَاعَدُلٍ مِّنْكُمُ ١٢٦٠ المَنُواشَهَادَةُ بَيُنِكُمُ أَذَا عَدُلٍ مِّنَكُمُ ١٢٥٠ اللهُ وَسُولُ اللهُ مِنْ الْوَصِيَّةِ اثْنَانِ ذَوَاعَدُلٍ مِّنْكُمُ ١٢٥٠ المُوتُ عِيْنَ الْوَصِيَّةِ اثْنَانِ ذَوَاعَدُلٍ مِّنْكُمُ ١٢٥٠ اللهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ اللّهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللللّٰ اللّٰهُ الللّٰ

<sup>[</sup>۱] توجب دہ اپنی میعاد (عدت) تک پہنچنے کو ہوں تو انھیں بھلائی کے ساتھ روک لویا بھلائی کے ساتھ جدا کر دواور اپنے میں دو ثقة کو گواہ کرلو۔ [۲] اے ایمان دالو! تمھاری آپس کی گواہی تم میں کے دومعتبر محفق ہیں جبتم میں دصیت کے دقت کسی کی موت قریب آگئی ہو۔

(المائدة / ٢٠٦) ميں رجعت، فرقت اور وصيت كے گواہوں ميں عدالت كى شرط لگائى گئى جب كه يوع وغيره سے متعلق شہادت كواللہ تعالى كے قول: (وَاَشُهِدُوا اِذَاتَبَايَعُتُمُ ، البقرة / ٢٨٢ [١]) اور (فَاذَادَفَعُتُمُ اللّهِ عُمُ اَمُوَالَهُمُ فَاَشُهِدُوا عَلَيْهِمُ ، النساء / ٢٥٢]) ميں مطلق ذكر كيا گيا - مكرعدالت النسجى امور ميں شرط ہے (جس سے معلوم ہوا كہ طلق ،مقيد يرجمول ہے۔)

اسی طرح کفارهٔ قتل کے اندر "رفیه" (باندی یا غلام) کے ساتھ ایمان کی شرط لگائی گئی اور کفارهٔ ظہار ویمین میں "رفیه" کومطلق ذکر کیا گیا۔لہذا مذکورہ ضابطہ کے مطابق کفارهٔ قتل کی طرح، کفارهٔ ظہار ویمین میں بھی رقبہ کا مومن ہونا شرط ہوگا۔اسی طرح وضومیں "ایدی" اللہ تعالی کے قول: (اِلَی الْمَرَ اَفِقِ) سے مقید ہے جب کہ تیم میں مطلق ہے۔

الله تعالی کے قول: (وَمَنُ یَّرُتَدِدُ مِنُکُمُ عَنُ دِینِه فَیَمُتُ وَهُو کَافِرٌ فَاُولِئِكَ حَبِطَتُ اَعْمَالُهُمُ البقرة / ۲۱۷ [۱]) میں ارتداد سے مل کی بربادی کفر پرموت سے مقید ہے جب کہ الله تعالی کے قول: (وَمَنُ یَّکُفُر بِالْاِیُمَانِ فَقَدُ حَبِطَ عَمَلُهُ ، المائدة /ه[۱]) میں عمل کی بربادی مطلق کفر سے بیان ہوئی ہے۔ اس طرح سورہ انعام میں خون کا حرام قرار دیا جانا "مسفوح" (بہتا ہوا) سے مقید ہے جب کہ اس کے علاوہ دوسری سورہ میں مطلق خون کی حرمت ندکور ہے۔

مذکورہ تمام صورتوں میں امام شافعی کا مذہب سے کے مطلق، مقید پرمحمول ہوگا یعنی جہاں اطلاق آیا ہے وہاں بھی مقیدوالی قیدلگائی جائے گی۔

بعض علامطلق کومقید پرمحمول نہیں کرتے اور کفار ہ ظہار ویمین میں'' رقبہ کافر ہ'' کوآزاد کرنا جائز قرار دیتے ہیں، تیم میں دونوں گٹوں تک سے پراکتفا کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ تنہا ارتداد ممل کو باطل کردیتا ہے۔

دوم: جیسے کفار وقتل وظہار میں روز ہ کواس کے پے در پے ہونے سے مقید کرنا اور حج تمتع کے روز ہ میں تفریق کی قیدلگانا۔

اور کفارهٔ کیمین اور قضاے رمضان کے روزوں کو مطلق ذکر کیا گیا ہے اس لیے وہ اپنے اپ اطلاق پر باقی رہیں گے۔ یعنی الگ الگ رکھنا اور پے در پے رکھنا دونوں جائز ہوگا۔ اضافہ از مترجم:

حنفیہ کے نز دیک ضابطہ میہ ہے کہ بیان حکم کےسلسلے میں جب مطلق اور مقید دونوں ہی وارد

<sup>[1]</sup> اور جب خرید و فروخت کروتو گواہ کرلو۔ [۲] کچر جب تم ان کے مال آخیں سپر دکر دوتو ان پر گواہ کرلو۔ [۳] اورتم میں جولوگ اپنے دین سے کچر جانے کے بعد حالت کفر میں مرجا ئیں تو ان کے اعمال اکارت ہوئے۔ [۳] اور جوایمان کا انکار کرے تو اس کاعمل اکارت ہوگیا۔

ہوں تو دیکھا جائے گا کہ حکم ایک ہی ہے یا مختلف ہے؟

اگر مختلف ہوتو بید یکھا جائے گا کہ ایک عظم دوسرے عظم کی تقیید کا کمو جب ہے یا نہیں؟

اگر ایک عظم دوسرے عظم کی تقیید کا موجب نہ ہوتو مطلق کو اطلاق پر اور مقید کو تقیید پر رکھا جائے گا۔

چیے اَطعِم رَ مُحلّا۔ اور۔ اُ کُسُ رَ مُحلّا عَارِیًا ( کسی مرد کو کھانا کھلا وَ۔ اور۔ کسی نظے کو کپڑ ایہ ہا وَ) کھانا کھلا نے کا عظم مطلق رہے گا۔

کھلانے کا حکم مطلق رہے گا، کسی بھی مرد کو کھلاسکتا ہے اور کپڑ ایہ نانے کا حکم برہنہ کے ساتھ مقید رہے گا۔

اور اگر ایک حکم بالذات یا بالواسطہ دوسرے کی تقیید کا موجب ہوتو مطلق کو مقید پر محمول کیا جائے گا۔ جیسے اَعْتِقُ عَنِّی رَقَبَةً کَافِرَةً۔ ( میری طرف ہے کسی گردن کو آزاد نہ کرنا) اور جیسے اَعْتِقُ عَنِّی رَقَبَةً ۔ وَ۔ لَا تُمَلِّکُنِی رَقَبَةً کَافِرةً رُمِوری طرف ہے ایک گردن ( غلام یابا ندی ) آزاد کرو۔ اور۔ جھے کسی کا فرگردن کا مالک نہ بنانا )

(میری طرف سے ایک گردن ( غلام یابا ندی ) آزاد کرو۔ اور۔ جھے کسی کا فرگردن کا مالک نہ بنانا )

اوراگر حکم ایک بہوتو دیکھا جائے گا کہ شہت ہے یا منفی ؟ اگر منفی ہوتو ایک ، دوسرے پر محمول نہ اوراگر حکم ایک بہوتو دیکھا جائے گا کہ شہت ہے یا منفی ؟ اگر منفی ہوتو ایک ، دوسرے پر محمول نہ ہوگا۔ جیسے کوئی گردن آزاد نہ کرنا۔ اور۔ کوئی کا فرگردن آزاد نہ کرنا۔ دونوں پر عمل ہوسکتا ہے اس طرح کے سے کسی کوآزاد نہ کرنا۔ اور۔ کوئی کا فرگردن آزاد نہ کرنا۔ دونوں پر عمل ہوسکتا ہے اس طرح

اوراگر مثبت ہوتو دیکھا جائے گا کہ معاملہ ایک ہے یا مختلف؟ اگر الگ الگ ہوتو ایک کو دوسرے پرمحمول نہ کیا جائے گا۔ جیسے کفار ہ کمیین (جس میں مطلق غلام آزاد کرنے کا حکم ہے )اور کفار ہ قتل (جس میں مومن غلام آزاد کرنے کا حکم ہے )

اورا گرمعاملہ ایک ہوتو دیکھا جائے گا کہ اطلاق اور تقیید سبب میں ہے یا اور کسی امر میں؟ اگر سبب میں ہوتو ایک کو دوسرے پرمحمول نہ کریں گے بلکہ دونوں پرممل واجب ہوگا۔ اس لیے کہ اسباب میں منافات نہیں، ہوسکتا ہے کہ مطلق بھی سبب ہوا ور مقید بھی سبب ہو۔ جیسے صدقہ فطر سے متعلق ایک صدیث میں آیا: اَدُّوُا عَنُ کُلِّ حُرِّ وَّعَبُدٍ (ہرآزاد وغلام کی طرف سے اداکرو) دوسری حدیث میں آیا: اَدُّوا عَنُ کُلِّ حُرِّ وَّعَبُدٍ مِّنَ الْمُسُلِمِینَ (ہرآزاد اور مسلم غلام کی طرف سے اداکرو) یہاں دونوں پرمل ہوگا۔

اورا گراطلاق وتقیید تھی میں ہوتوبالا تفاق ایک کودوسرے پرمحمول کیاجائے گااس لیے کہ یہاں دونوں پڑمل ممکن نہیں۔ جیسے کفارہ صوم سے متعلق ایک حدیث میں آیا: صُم شَهُرَیُن (دو ماہ روز ہے رکھول رکھو) دوسری میں آیا: صُم شَهُرَیُنِ مُتَنَابِعَیُنِ (لگا تاردو ماہ روز ہے رکھو) یہاں مطلق ،مقید پرمحمول ہوگا۔ یعنی کفارے میں دو ماہ لگا تارروز ہے رکھنا فرض ہوگا۔ ناغہ دے کرساٹھ دن پورے کرنے سے کفارہ ادانہ ہوگا۔ (توضیح وہلو تک)

منطوق ومفهوم قرآن

منطوق: وه معنی ہے جس پرلفظ دلالت کرے اور وہ معنی کل طق میں بھی ہوتو اگر لفظ ایسے معنی کا افاوہ کرے جودوسرے کی معنی کا اختال ندر کھے تو وہ نص ہے۔ جیسے: (فَمَن لَّهُ يَجِدُ فَصِيَامُ ثَلْثَةِ اَ يَّامِ فِي الْحَجِّ وَسَبُعَةٍ إِذَارَ حَعُتُمُ تِلُكَ عَشَرةٌ كَامِلَةٌ ، البقرة / ١٩٦ [1])

اورا گرلفظ ایسے معنی پردلالت کر ہے جس کے ساتھ دوسر ہے معنی کا بھی احتمال ہوا گرچہ وہ احتمال مرجوح ہوتو وہ ظاہر ہے۔ جیسے: (فَمَنِ اضُطُرَّ غَيُرَ بَاغٍ وَّلاَ عَادٍ فَلَا اللهِ عَلَيْهِ ، البقرة /۱۷۳) کیوں کہ باغی کا اطلاق اگر چہ جاہل اور ظالم دونوں پر ہوتا ہے کین وہ ظالم کے معنی میں جاہل کے معنی کی بنسبت زیادہ ظاہر اور بہت کثیر الاستعال ہے۔ اور جیسے: ﴿ وَلاَ تَقُرَ بُوهُ هُنَّ حَتَّى يَطُهُرُنَ ، البقرة البنسبت زیادہ ظاہر اور بہت کثیر الاستعال ہے۔ اور جیسے: ﴿ وَلاَ تَقُرَ بُوهُ هُنَّ حَتَّى يَطُهُرُنَ ، البقرة اللهِ بسبت کی بسلم کے معنی کا واری خون بند ہونے کو طہر کہا جاتا ہے اسی طرح وضواور مسل کو بھی طہر کہا جاتا ہے اسی طرح وضواور مسل کو بھی طہر کہا جاتا ہے اسی طرح وضواور میں زیادہ ظاہر ہے۔

پھراگرلفظ کو کسی دلیل کی وجہ ہے معنی مرجوح پرمحمول کیا جائے تواسے تاویل کہا جاتا ہے اورلفظ جس معنی مرجوح پرمحمول کیا جائے اس معنی مرجوح کومؤول کہا جاتا ہے۔ جیسے اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

(وَهُوَ مَعَكُمُ اَیْنَمَا کُنتُمُ ، الحدید/ ٤[٤]) کیوں کہ معیت (ساتھ ہونا) کو قرب ذاتی پرمحمول کرنامحال ہے۔ وجہ یہ ہے کہ اللہ تعالی جسم اور تمام جسمانی تعلقات سے مبراور پاک ہے۔ لہذا معیت سے قرب ذاتی مراد نہ ہونا اور اس کا اللہ تعالی کی قدرت وعلم یا اس کی نگہ بانی و پاسبانی پرمحمول ہونا متعین ہوگیا۔ اور جسے اللہ تعالی کا ارشاد ہے: (وَاخُفِصُ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِّ مِنَ الرَّحُمَةِ ، بنی اسرائیل / ٤٢[٥]) اس لیے کہ آیت کریمہ میں لفظ جناح کو معنی ظاہر پرمحمول کرنامحال ہے کیوں کہ انسان کے پنکھ ہونامکن ہی نہیں لہٰذاا سے والدین کے ساتھ خاکساری واکساری اور حسن اخلاق پرمحمول کیا جائے گا۔

مفہوم: وہ ہے جس پرلفظ دلالت کر لے کیکن وہ مفہوم محل نطق میں نہ ہو۔ اس کی دوشمیں ہیں[ا]مفہوم موافق[۲]مفہوم مخالف

مفہوم موافق: وہ ہے جس کا حکم منطوق کے موافق ہو۔ اب اگر مفہوم موافق ،منطوق سے اولا مفہوم موافق ،منطوق سے اولا ہوتو اس مفہوم موافق کو فحو کی الخطاب کہا جاتا ہے جیسے: (فَلَا تَقُلُ لَّهُمَا أُفِّ، بنی اسرائیل / ۲۳) "ان سے والدین کواف کہنے کی حرمت ثابت ہوتی ہے۔ یہ آیت کا منطوق ہے۔ "انصیں اف نہ کہنا۔" اس سے والدین کواف کہنے کی حرمت ثابت ہوتی ہے۔ یہ آیت کا منطوق ہے۔

<sup>[1]</sup> پھر جے (قربانی) مقد ور نہ ہوتو تین روز ہے تج کے دنوں میں رکھے اور سات جب اپنے گھریلٹ کر جاؤ۔ یہ پورے دس ہوئے۔[۲] توجو (حرام چیز کے کھانے پر) مجبور ہونہ یوں کہ خواہش ہے کھائے اور نہ یوں کہ ضرورت ہے آگے بڑھے تو اس پر گناہ نہیں۔[۳] اور ان سے قربت نہ کر وجب تک وہ پاک نہ ہوجا کیں۔[۴] اور وہ (اللہ) تمھارے ساتھ ہے تم کہیں رہو۔ [۵] اور ان کے لیے عاجزی کا بازو بچھانرم دلی ہے۔

افی کہنے کی حرمت اذبت کی وجہ سے ہے تو ز دوکوب کی حرمت بھی اس سے مفہوم ہوتی ہے۔ یہ مفہوم ، مطوق کے موافق اور اس سے اولی ہے اس لیے کہ اس میں اف کہنے ہے بھی زیادہ سخت اذبت رسانی ہے۔ اور اگر مفہوم موافق ، منطوق کے مساوی ہوتو اس مفہوم موافق یعنی اس کے معنی مراد کو گون الخطاب کہاجا تا ہے۔ جیسے: ( إِنَّ الَّذِينَ يَا کُلُونَ اَمُوَالَ الْيَتَمٰی ظُلُمًا إِنَّمَا يَا کُلُونَ فِی بُطُونِهِ مُ نَارًا ، [1] الساء / ، ۱) اس آیت کے منطوق سے تیموں کا مال ناحق کھانے کی حرمت ثابت ہوتی ہے۔ اس کے موافق مفہوم سے تیموں کا مال جَلانے کی حرمت بھی ثابت ہوتی ہے اور یہ دونوں حرمتیں برابر ہیں اس لیے کہان کا مال نذر آتش کر وینا ، جلادینا ، اِتلاف اور بربادی میں ناحق اور ناجا تزطور پر کھانے کے موافی ہے۔

مفہوم مخالف: وہ ہے جس کا حکم ، منطوق کے مخالف ہو۔ اس کی چندنوعیں ہیں:

[ا] مفهوم صفت: خواه وه صفت نعت هو يا حال، ظرف هو يا عدد - جيسے: (إنْ جَاءَ كُمُ فَاسِقٌ بِنَبَأٍ فَتَبَيَّنُوا ، الحجرات /٦[٢] ) كامفهوم مخالف بيه بح كه غير فاسق كى خبر كى تحقيق وتفتيش ضرورى نهيں لہذا تنها ايك عادل شخص كى خبر قبول كرلينا واجب ہے۔

[٣] مفهوم شرط: جيسے: ﴿ وَإِنْ كُنَّ أُولَتِ حَمُلِ فَأَنفِقُوا عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعُنَ حَمَلَهُنَّ ، [٣] الطلاق / ٦) اس كامفهوم مخالف يه به كه اگر طلاق يا فقة عورتين حمل والى نه مول تو ان كانان ونفقه واجب نهيس ـــ

مفہوم غایت: جیسے: (فلَا تَحِلُّ لَهُ مِنُ بَعُدُ حَتَّى تَنُكِحَ زَوُجًا غَيْرَهُ ، البقرة / ٢٣٠ [1])
اس كامنطوق توبيہ ہے كہ تين طلاق والى عورت اپنے طلاق دہندہ شوہراول كے ليے حلال نہيں ليكن غايت يعنى حتى تنكح زوجا غيرہ سے بيمفہوم مخالف پيدا ہوا كه اگر بيعورت دوسرے مرد سے نكاح كر ليتوشو ہراول كے ليے حلال ہوجائے گی بشرا نط۔

[۲] وہ جو بتیموں کا مال ناحق کھاتے ہیں وہ تو اپنے پیٹ میں نری آگ بھرتے ہیں۔ [۲] اگر تمھارے پاس کوئی فاسق کوئی خبر لائے تو اس کی تحقیق کر لو [۳] اور اگر وہ حمل والیاں ہوں تو ان پرخرج کرویہاں تک کہ وہ اپنا حمل جن دیں۔ [۴] تو تیسری طلاق کے بعد وہ شوہراول کے لیے طلال نہ ہوگی جب تک دوسرے مردے نکاح نہ کرے۔ [۵] اللہ کے سواکوئی معبود برحق نہیں۔ [۲] تمھارا معبود تو وہی اللہ ہے جس کے سواکوئی معبود برحق نہیں۔ [۷] تو اللہ ہی والی ہے۔

اجم علوم قرآن

ان مفاہیم سے استدلال میں اختلاف کی وجہ سے علا کے کثیر اقوال ظہور میں آئے جن میں ا صحیح ترین قول میہ ہے کہ چند شرائط کے ساتھ بیسب حجت ہیں ۔ ان شرائط کو اصول کی کتابوں میں ا تلاش کیا جائے۔

#### قرآن کے وجوہ مخاطبت کا بیان

علامہ ابن جوزی نے اپنی کتاب "النفیس "میں لکھا ہے: قر آن میں خطاب پندرہ وجہوں ، اور طریقوں پروارد ہے۔ایک دوسرے اہل علم نے کہا: پی خطاب تیس سے زیادہ وجہوں پروار دہے۔ ہم یہاں صرف بعض وجوہ کا ذکر کریں گے۔

[۱] خطاب عام (جس سے مرادعموم ہو) جیسے ارشاد باری ہے: (اَللَّهُ الَّذِی خَلَفَکُمُ اِللَّهُ الَّذِی خَلَفَکُمُ ا (الروم / ٤٠) الروم / ٤٥ [۲]) يهال "كم" ضمير خطاب عموم كے ليے ہے۔

[۲] خطاب خصوص (جس سے مراد خصوص ہو) جیسے ارشاد خداوندی ہے: (یناتُہهَا الرَّسُولُ المَّسُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُعُولُ الْمُلُولُ الْمُعُلِمُ مِنُ رَّبِّكَ ، المائدة / ٦٧ [٢] ) اس آیت کریمہ میں ضمیر خطاب سے صرف حضور مراد ہیں۔ (اَکفَرُ تُمُ بَعُدَ اِیُمَانِکُمُ فَذُوقُو اللَّعَذَابَ بِمَا كُنتُمُ تَكُفُرُونَ ، ال عمر ان / ٦ ، ١ [٤] ) یہال اللہ من خطاب سے منافقین یا اہل کتاب یا مرتدین مراد ہیں ، تمام بنی نوع انسان اس میں واحل نہیں۔ ضمائر خطاب سے منافقین یا اہل کتاب یا مرتدین مراد ہیں ، تمام بنی نوع انسان اس میں واحل نہیں۔

[س] خطاب عام جس سے مراد خصوص ہو جیسے ارشاد ہے: (یاکَیُهَاالنَّاسُ اتَّقُوا رَبَّکُمُ اللَّهُ النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّکُمُ اللَّهُ الللَّ

[ الم على خطاب خاص جس سے مراد عموم ہو جیسے (یا اَیُھاالنَّبِیُ اِذَا طَلَقُتُمُ النِّسَاءَ وَطَلِّقُوهُوَ الْعِدَتِهِ وَ یَا یُٹھاالنَّبِیُ اِذَا طَلَقُتُمُ النِّسَاءَ وَطَلِّقُوهُوَ الْعِدَتِهِ وَ الطلاق / ١ [ ٦] ) خطاب کی ابتدا نبی کریم صلی الله تعالی علیه وسلم سے فرمائی حالال کہ حضور کے ساتھ وہ تمام لوگ بھی مراد ہیں جنھیں طلاق کا اختیار حاصل ہے۔ (یا کُھاالنَّبِیُ اِنَّا اَحُلَلُنَالَا اَلَّا اَحُلَلُنَالَا اللَّهِ الْمَعِينَ الْمُورَهُنَ ، الاحزاب/ ، ٥ [ ٧] )

علامه ابو بمرصير في نے كہا: اس آيت ميں خطاب كا آغاز حضور صلى الله تعالى عليه وسلم سے ؟

[1] اوراگرتم مرویا مارے جاؤتو شمصیں اللہ بی کی طرف اٹھنا ہے۔[7] اللہ بی نے شمصیں پیدا کیا۔[7] اسد سول! ان احکام کی تبلیغ کر وجو محصار سعب اللہ بی خانب سے تصاری طرف تارے گئے ۔[4] اللہ بی خانب اللہ بی خانب سے تصاری طرف تارے گئے ۔[4] اللہ بی تاریخ اللہ بی تعلق اللہ بی تاریخ اللہ بی ت

اہم علوم قرآ ن

[۵] خطاب بنس (لفظ بنس سے خطاب) جیسے فرمان الهی: (یا یُهاالنَّبِیُ) میں "نبی "جنس ہے۔ [۲] خطاب نوع (ایسے لفظ سے خطاب جونوع ہو) جیسے: (یتنبی اِسُرَاءِ یلَ البقرة / ٤٠، البقرة / ۲۷، البقرة / ۲۸، الصف / ۲)

[2] خطاب عين (نفس زات كو خطاب) جيسے (وَقُلُنَايَادَمُ اسْكُنُ البقرة /٣٥، العقرة /٣٥، الاعراف /١٠٥ [٢] (يَا بُرَاهِيُمُ قَدُ صَدَّقُتَ الرُّوُيَا الصافات /١٠٥ [٢]) (يَامُوسَى لَا تَخَفُ النَّوَيِّ المَوسَى لَا تَخَفُ النَّي لَا يَخَافُ لَدَى المُوسَلُونَ النمل /١٠ [٤]) (يَعِيسَى إِنِّى مُتَوَقِّيُكَ وَرَافِعُكَ النَّى ١٠ل عمران /٥٥ [٥])

قرآن میں حضور کو یا محرکہ کرخطاب نہیں کیا گیا بلکہ (یا یہا النبی) اور (یا یہا الرسول) جیسے الفاظ سے خطاب کیا گیا تا کہ اللہ تعالیٰ ،حضور کی عظمت وشرف کا اظہار واعلان فر مادے اور واضح کردے کہ ایسا خطاب صرف حضور کے ساتھ خاص ہے اس میں کوئی ان کا شریک و مہم نہیں اور تا کہ اہل ایمان کو تعلیم دے کہ وہ انھیں ان کے نام پاک سے نہ پکاریں۔

[^] خطاب مدح (مدح كے لفظ سے خطاب) جيسے، ( يا يُنَهَا الَّذِيُنَ امَنُوا) ظاہر ہے كہ ايمان صفت مدح ہے۔اسى ليے بيا ہل مدينہ كے خطاب مين آيا۔

ايمان كاصفت مدح موناان آيات سے خوب واضح موتا ہے۔ رب تعالى فرما تا ہے:

(الَّذِيُنَ امَنُوا وَهَاجَرُوُا وَجَاهَدُوُا فِي سَبِيُلِ اللَّهِ بِاَمُوَالِهِمُ وَٱنْفُسِهِمُ اَعُظَمُ دَرَجَةً عِنْدَ اللَّهِ وَاُولِئِكَ هُمُ الْفَائِزُونَ ، التوبة / ٢٠ [٦]) (يُبَشِّرُهُمُ رَبُّهُمُ بِرَحُمَةٍ مِّنْهُ وَرِضُوَانٍ وَّ جَنْتٍ لَّهُمُ فِيُهَانَعِيْمٌ مُّقِيئٌم ، التوبة / ٢١ [٧]) (خلِدِيُنَ فِيُهَاآبَدًا إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ آجُرٌ عَظِيُمٌ (التوبة / ٢٢ [٨])

[۱] اور (ان نی ہم نے تمحارے لیے ) ایمان والی عورت حلال کی اگر وہ اپنی جان نبی کی نذر کرے اگر نبی اے نکاح میں لا ناچاہے یہ خاص تمحارے لیے ہے امت کے لیے نہیں۔ [۲] اور ہم نے کہا اے آ دم تم جنت میں رہو۔ [۳] اے ابراہیم تو نے خواب سے کر دکھایا۔ [۳] اے موئی خوف مت کر میری بارگاہ میں رسول خوف نہیں کرتے۔ [۵] اور ہجرت کی اور اپنے مال رسول خوف نہیں کرتے۔ [۵] اے بیسی میں تجھے پوری عمر تک پہنچاؤں گا اور تجھے اپنی طرف اٹھالوں گا۔ [۲] وہ جو ایمان لائے اور ہجرت کی اور اپنے مال جو ان اللہ کی راہ میں لڑے اللہ کے بہاں ان کا درجہ بڑا ہے اور وہ بی مراد کو پہنچ۔ [۷] ان کا رب آٹھیں خوثی سنا تا ہے اپنی رحمت اور اپنی رضا اور ان باغوں کی جن میں آٹھیں دائی تعت ہے۔ [۸] ہمیشہ ہمیشہ ان میں دہیں گے بیشک اللہ کے پاس بڑا تو اب ہے۔

ان آیات سے پہلے یہ ہے: (اَجَعَلْتُمُ سِقَا یَةَ الْحَاجِّ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ كَمَنُ اللهِ وَاللهُ لَا يَسُتَوْنَ عِنْدَ اللهِ وَاللهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمَ الطَّلِمِيْنَ اللهِ وَاللهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمَ الطَّلِمِيْنَ التوبة / ١٩ [١])

[9] خطاب ذم (مذمت پرولالت كرنے والے لفظ سے خطاب) جيسے (ياآيُّهَا الَّذِيُنَ كَفَرُوُا لَا تَعْتَذِرُ وِاللَّيُومَ ، التحريم / ٢١٧) ، (قُلُ يَا يُّهَا الْكَفِرُ وُنَ ، الكافرون / ٢١٦) - ظاہر ہے كه كفر صفت ذم ہے۔

[1•] خطاب كرامت (عزت وشرف بردلالت كرنے والے لفظ سے خطاب) جیسے (یا اَیُّهَا النَّبِیُّ، یا اَیُّهَا الرَّسُولُ [1])

[اا] خطاب المانت (تو بين وتحقير پردلالت كرنے والے لفظ مے خطاب) جيسے: (قَالَ فَاخُورُ جُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيهٌ (صَ /٧٧[٥])، (قَالَ اخُسَتُوا فِيُهَا وَلَا تُكَلِّمُونِ (المؤمنون /١٠٨ [٦]) مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيهٌ (صَ /٧٧] (استهزا واستخفاف كے طور پر خطاب) جيسے: (ذُقُ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيْزُ الْكُرِيهُ، الدخان / ٤٩ [٧])

[۱۳] جمع کولفظ واحد سے خطاب کرنا، جیسے؛ (یا یُھاالُإنسَانُ مَاغَرَّكَ بِرَبِّكَ الْكُرِیمِ [۸])

[۱۳] واحد (ایک) کولفظ جمع سے خطاب کرنا، جیسے: (یا یُھا الرُّسُلُ کُلُوا مِنَ الطَّیبَٰتِ، وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِّی بِمَاتَعُمَلُونَ عَلِیمٌ، وَإِنَّ هٰذِه اُمُتُکُمُ اُمَّةٌ وَّاحِدَةً وَّانَارَبُّکُمُ فَاتَّقُونِ، وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِّی بِمَاتَعُمَلُونَ عَلِیمٌ، وَإِنَّ هٰذِه اُمُتُکُمُ اُمَّةٌ وَّاحِدَةً وَّانَارَبُّکُمُ فَاتَّقُونِ، وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِّی بِمَاتَعُمَلُونَ عَلِیمٌ، وَإِنَّ هٰذِه اُمُتُکُمُ اُمَّةً وَاحِدَةً وَآنَارَبُّکُمُ فَاتَقُونِ، وَتَعَمَلُوا اَمُرَهُمُ فِی غَمُرَتِهِمُ حَتَّی فَتَقَونَ مِی المؤمنون / ۱۹۵، ۵۱، ۵۱، ۵۱، ۵۱، ۵۱ میں افظ رسول کی جمع رُسُل سے تنہا حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلی اللہ تعالی علیہ وسلی مراد بیں اور کلوا، اعملوا، تعملون اور فاتقون میں واو خمیر بارز جمع فرکر حاضر اور امتکم اور ربکم میں خمیر کُمُ جمع فرکر حاضر سے حضور کو خطاب کیا گیا ہے کیوں کہ نہ تو آپ کے زمانہ میں کوئی نبی ہوسکتا ہے۔ موسکتا ہے۔ موسکتا ہے۔ موسکتا ہے۔ موسکتا ہے۔ موسکتا ہے۔

[ا] تو کیاتم نے حاجیوں کی سبیل اور مجدحرام کی خدمت اس کے برابر تھی ہوائی اور اللہ کی راہ میں جہاد کیاوہ اللہ کے نزدیک برابر منہیں اور اللہ کا موں کو ہدایت نہیں دیتا۔[۲] اے کا فرو آج بہانے نہ بناؤ۔[۳] تم فرماؤاے کا فرو۔[۴] اے نبی،اے رسول۔[۵] اللہ نے فرمایا اے اللہ نے نہ بناؤ۔[۳] تم فرماؤاے کا فرو۔[۴] اے نبی،اے رسول ۔[۵] اللہ نے فرمایا اے اللہ بندس تو اس سے نکل جا اس لیے کہ تو ملعون ہے۔[۴] رب فرمائے گا جہنم میں دھتکارے پڑے رہواور مجھ سے بات نہ کرو۔[۵] (جہنم کے فرشتے ابوجہل سے بطور اہانت و تذکیل کہیں گے کھو(عذاب اللهی کا مزہ) ہاں ہاں (بڑعم خویش) تو ہی بڑی عزت والا کرم والا ہے۔[۸] اے انسان! تجھے اپنے رب کے ساتھ کس چیز نے جری بنادیا ہے۔[۹] اے پیغیر پاکیزہ چیزیں کھاؤاور اچھا کام کرو میں تمھارے کاموں کود کھتا ہوں اور بیشک یہ تمھارادین ایک ہی دین ہے اور میں تمھارار بہوں تو مجھ سے ڈروتو اس کی امت نے اپنا کام آپس میں خوش ہے تو تم ان کوایک وقت تک ان کے نشے میں چھوڑ دو۔

اى طرح الله تعالى كول ( وَإِنُ عَا قَبْتُمُ فَعَاقِبُوا بِمِثُلِ مَا عُوقِبُتُمُ بِهِ النحل / المالة الله الله تعالى كاقول ( وَاصْبِرُ وَمَاصَبُرُكَ إِلَّا إِللهِ وَلاَ تَحْزَنُ عَلَيُهِمُ النحل / ١٢٥ [٢] بهدا الله وَلاَ تَحْزَنُ عَلَيُهِمُ النحل / ١٢٥ [٢] بهدا الله وَلاَ تَحْزَنُ عَلَيُهِمُ النحل / ١٢٥ [٢] بهدا الله وَلَا تَعْفَرُ الله وَلَا تَعْفَرُ الله وَلَا تُولِ الله وَلَا لَهُ إِلَّا الله وَلَا لَا الله وَلَا لَا الله وَلَا تَعْفَرُ الله وَلَا الله وَلَا لَا الله وَلَا ال

[10] واحد (ایک) کوتٹنیہ سے خطاب کرنا، جیسے: ﴿ اَلْقِیَافِی جَهَنَّمَ کُلَّ کَفَّادٍ عَنِیْدٍ ﴿ قَ الْ اللّٰ اللّٰ

[۱۲] دوکولفظ واحد سے خطاب کرنا، جیسے: ﴿ فَمَنُ رَّبُّكُمَا يَمُوسَىٰ طَهُ ٩٩٤ [٧] ميں خطاب صرف حضرت موسىٰ اور حضرت ہارون دونوں سے ہے۔اسی طرح الله خطاب صرف حضرت موسیٰ اور حضرت ہارون دونوں سے ہے۔اسی طرح الله تعالیٰ کے قول: ﴿ فَلَا يُنحُرِ جَنَّكُمَا مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشُقَى ، طَهُ / ١١٧ [٨] ) میں تشقی واحد فد کر حاضر ہے لیکن اس سے حضرت آ دم وحوادونوں کو خطاب کیا گیا ہے۔

ابن عطیہ نے کہا: صرف حضرت آ دم کی طرف مشقت میں مبتلا ہونے کی نسبت اس لیے ہے کہ وہی مخاطب اول اور مقصود کلام تھے ورنہ مشقت میں مبتلا ہونا دونوں کے لیے ثابت تھا۔

[21] دوكولفظ جمع سے خطاب كرنا، جيسے الله تعالى كقول: ﴿ وَاَوْحَيُنَا إِلَى مُوسَىٰ وَاَحِيهِ اَنُ تَبُوّا لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوتًا وَّاجُعَلُوا بُيُوتَكُمُ قِبُلَةً ، يونس / ٨٧[٩] مين اجعلوا بيوتكم سے دونوں بھائيوں موى اور ہارون كوخطاب كيا گيا ہے۔

[1] اوراگرتم سزادوتو ایسی بی سزادوجیسی تنطیف پہنچائی گئتی ۔ [۲] اورا ہے جو بتم صبر کرواور تمھاراصر اللہ بی کی توفیق سے ہاوران کا خم نہ کھاؤ۔ [۳] تو اے مجوب اگروہ تمھاری اس بات کا جواب ندد ہے تکیں تو سجھاؤ کہ وہ اللہ کے علم بی سے اتر اہاور یہ کہ اس کے سواکوئی سچا معبود نہیں ۔ [۳] تم فرماؤ کہتم ایسی بنائی ہوئی دس آیتیں لے آؤ۔ [۵] (تھم ہوگا اے داروغہ جہنم مالک) تم ہر بڑے ناشکر ہے ، ہٹ دھرم کو جہنم میں ڈال دو۔ [۲] اور ہرجان یوں حاضر ہوئی کہ اس کے ساتھا کیک ہائنے والا اورا کیگواہ (ہے)۔ [۲] تم دونوں کا رب کون ہے اے موئی (اورا بے الدون)۔ [۸] تو ایسانہ ہوکہ وہ تم دونوں کو جنت سے نکال دے پھرتم مشقت میں پڑو۔ [۹] اور ہم نے موسی اور اس کے بھائی کو وی بھیجی کہ مصر میں این قوم کے لیے مکانات بنا وَ اورا ہے گھروں کو بُخہ کہ کہ دو۔

#### فاكده

بعض علمانے فرمایا: قرآن میں مذکور خطاب کی تین قسمیں ہیں: [۱] وہ خطاب جوصرف نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے ہے۔ [۲] وہ خطاب جوغیر نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے ہے۔ [۳] جونبی اورغیرنبی دونوں سے ہے۔

## قرآن ميں وار دحقيقت ومجاز

قرآن میں اپنے حقیقی اور وضعی معنی میں استعال ہونے والے الفاظ موجود ہیں اس بارے میں کوئی اختلاف نہیں۔مجاز کے ورود میں اختلاف ہے۔

حقیقت: ہروہ لفظ ہے جوا پنے وضعی معنی پر باقی ہوا دراس میں کوئی تقدیم و تا خیر نہ ہو۔ کلام میں اس کا وقوع سب سے زیادہ ہے۔

مجاز: جمہورعلماس پرمتفق ہیں کہ مجاز، قرآن میں موجود ہے۔ مگرایک جماعت نے اس کا انکار کیا ہے جس میں فرقۂ ظاہر ہے، ابن القاص شافعی اور ابن خویز منداد مالکی کے نام بھی آتے ہیں۔ ان کا ایک شبہہ تو ہے کہ مجاز جھوٹ کے مانند ہے اور قرآن جھوٹ سے منزہ و پاک ہے۔ دوسراشبہہ بیہ کہ مشکلم اسی وقت مجاز کی طرف عدول کرتا ہے جب اس کے لیے حقیقت کے استعمال کا دائرہ شکلم موجاتا ہے اس لیے وہ استعمال کا دائرہ شکلم موجاتا ہے اس لیے وہ استعمارہ کی راہ اختیار کرتا ہے اور بیاللہ تعمالی کے لیے محال ہے۔

نیکن ان کا بیشبہ صحیح نہیں بلکہ سرے سے بے بنیاد ہے کیوں کہ اگر قرآن میں مجازنہ ہوتو اس کے حسن و جمال کا ایک حصہ ہی فوت ہوجائے گاس لیے کہ بلغا کا اس پراتفاق ہے کہ مجاز حقیقت سے زیادہ بلیغ ہوتا ہے۔ نیز اگر قرآن کا مجاز سے خالی ہونا ضروری ہوتو پھر حذف، تا کید، تکرار فضص اور کئی دوسرے امور سے بھی خالی ہونا ضروری ہوگا۔ حالاں کہ بیسب قرآن میں بالا تفاق موجود ہیں۔

مجازي دوسمين بين.

[1] مجازتر کیبی: اسی کومجاز اسنادی اور مجاز عقلی بھی کہاجا تا ہے۔ اس کاعلاقہ ملابست ہے۔
مجازتر کیبی: یہ ہے کہ فعل یا شبہ فعل کی اسناد محض ملابست وتعلق کی وجہ سے کسی ایسی چیز کی طرف
کی جائے جس سے اصل میں وہ فعل یا شبہ فعل صا در نہ ہو، جیسے ارشاد باری ہے: ﴿ وَاذَا تُلِیَتُ عَلَيْهِمُ
ایتُهُ زَادَتُهُمُ إِیْمَانًا ، الانفال / ۲ ) "اور جب ان پراس کی آیتیں پڑھی جاتی ہیں تو وہ ان کے ایمان
میں ترقی دیتی ہیں۔ "ترقی دینے کی نسبت آیات کی طرف کی گئی کیوں کہ آیات اس کا سبب ہیں اور ترقی

<sub>دینادرا</sub>صل الله کافغل ہے۔

رید آبناء کھی ، القصص / ٤) "(فرعون) ان کے لیمی بی اسرائیل کے بیٹوں کوذئ کرتا۔ "
(یکھامن ابن لی صرح کا ، غافر / ٣٦) "اے ہاان! میرے لیے ایک بلند عمارت بنا۔ نادی کرنا در اصل فرعون کے کارندوں کا فعل تھا گر فرعون کی طرف اس کی اسناداس لیے ہوئی کہ وہی ذئے کا تھم وینے والا تھا۔ دوسری آیت میں عمارت بنانے کی نسبت ہامان کی طرف ہاس کے اللہ تعالی کے ول: لیے کہ وہ تھم دے کر بنوانے والا تھا ورنے تمیر تو در اصل معماروں کا فعل ہے۔ اس طرح اللہ تعالی کے ول: (وَاَحَلُوا قَوْمَهُمُ دَارَ الْبَوَادِ ، ابر اهیم / ۲۵[۱]) میں دار ہلاکت میں احلال (اتارنے) کی نسبت کفار مکہ کی طرف کی گئی اس لیے کہ وہ اپنی قوم کے نفر کا سبب بنے کیوں کہ انھوں نے اپنی قوم کو اس کفر کا تھم دیا۔ اس قبیل سے ہے اللہ تعالی کا قول: (فکیف تَنَقُونَ اِن کَفَرَتُم یَوُمًا یَّجُعَلُ الْوِلُدَانَ شِیبًا ، المزمل / اس المزمل / کا ورائلہ تعالی کا قول: (فکیف عِیشَة رَّاضِیة (الحاقة / ۲ ) ، القارعة / ۲۱]) ہے۔

پہلی آیت میں فعل جعل کی نسبت، ظرف زمان "یوم" کی طرف اس لیے کی گئی ہے کہ بیغل ای میں واقع ہوگا جب کہ دوسری آیت میں رضا (پسند کرنے) کی نسبت عیشۃ کی طرف کی گئی حالال کہ وہ پسند کی جانے والی چیز ہے نہ کہ پسند کرنے والی ۔ رضا کا تعلق اس سے ہونے کے سبب اسے

"راضية" كها كيا-

ر معنی ہے۔ [7] مجاز مفر دیا مجاز لغوی: لفظ اولاً جس معنی کے لیے وضع کیا گیا ہواس کےعلاوہ کسی اور معنی میں استعمال ہو۔اس کی انواع بہت ہیں:

[ا] حذف، جیسے: (وَسُئَلِ الْقَرُیَةَ ، یوسف / ۸۲) "بتی سے یعی بستی والول سے پوچھو۔" [۲] زیادت، جیسے: (لَیُسَ کَمِثُلِه شَیُء " ، الشوری / ۱۱ [<sup>13]</sup>) میں "ك" زائد ہے یعی اصل میں لیس مثلَه شیء ہے۔ مگراس میں نظر ہے۔

[س] جزیرکل کااطلاق، جیسے: ﴿ یَجْعَلُونَ اَصَابِعَهُمْ فِیُ اذَانِهِمُ • البقرۃ / ١٩) ﴿ وَهَا پِیْ اَنْگیاں ایسی انگیاں ایسی انگیاں کا نوں میں ڈالی لیتے ہیں ﴾ انگلیاں کا نوں میں ڈالی نہیں جاسکتیں۔انگیوں کے جزیعنی پورڈالے جاتے ہیں۔ یہاں جزیرکل کااطلاق ہے۔

، انامل (پوروں) کی اصابع (انگلیوں) سے تعبیر کرنے میں نکتہ یہ ہے کہ انھوں نے فرار میں مبالغہ کرنے کی وجہ ہے پوروں کو غیر معمولی طور پر کا نوں میں داخل کرلیا تھا گویا انھوں نے پوری انگلی کا نوں میں داخل کر لی تھی۔ کا نوں میں داخل کر لی تھی۔

<sup>[</sup>ا]ادرانھوں نے اپنی قوم کو ہلاکت کے گھر میں لاا تارا۔[۲]اگر کفر کر و گے تو کیسے بچو گے اس دن جو بچوں کو بوڑھا کر دے گا۔[۳] وہ من مانتے چین میں ہے۔[۴] اس کے جیسا کوئی نہیں۔

اور (وَاذَارَأَيْتَهُمُ تُعُجِبُكَ اَجُسَامُهُمُ ، المنافقون / ٤[١] ميں كل يعنى اجمام عمراو ان كے جزيعى وجوہ (چېرے) بيں كيول كرضور صلى الله تعالى عليه وسلم ،عبدالله بن ابى بن سلول وغير بم كيورے جسم ندويكھا كرتے بلكه صرف ان كے چېرے ديكھتے جوان كے اجسام كرمض ايك جزبيں۔
[٣] تيسرى شم كى برعس شم يعنى كل پر جزكا اطلاق ، جيسے: (وَيُنَقَى وَجُهُ رَبِّكَ (الرحمن / ٢٤١١) ميں وجه " سے ذات مراد ہے۔ ( فَوَلُّوا وُجُوهَكُمُ شَطُرة (البقرة / ٤٤١ ، ، ٥١ ١٤١) ميں "وجوه" سے يورى ذات مراد ہے كيول كرسين كا قبلدرخ ہونا واجب ہے اور بياسى صورت ميں ممكن سے كروجوہ سے نمازيول كى يورى ذات مراد ہو۔ (وُجُوهٌ يُؤمَئِذٍنَّاءِ مَةٌ (الغاشية / ١٤٤١) اور (وُجُوهٌ يَوُمَئِذٍ نَّاءِ مَةٌ (الغاشية / ١٤٤١) اور (وُجُوهٌ يَوُمَئِذٍ خَاشِعَةٌ عَامِلَةٌ نَّاصِبَةٌ ، الغاشية / ١٥٥٥) ميں بھى وجوہ سے يورے جسم مراد ليے گئے بيں كيول كہ يوراجسم چين ميں ہوتايا مشقت جھيلتا ہے نہ كرصرف چرہ۔

اسی طرح (ذلِكَ بِمَاقَدَّمَتُ يَدَاكَ ، الحج/ ، ١ [٦]) اور (ذلِكَ بِمَاقَدَّمَتُ أَيُدِيُكُمُ ، ال عمر ان/١٨٢ [٧]) ميں بھی يد (ہاتھ) اور ايدی (ہاتھوں) سے مراد پوری ذات ہے ليعني بير عذاب) اس كابدلہ ہے جوتونے آگے بھیجا اور جس كا تونے دنيا ميں ارتكاب كيا۔

ان دونوں آیتوں میں تقدیم ( آ گے بھیجنے ) کی نسبت ایدی (ہاتھوں ) کی طرف اس لیے کی گئی کہ زیادہ تر اعمال ہاتھوں ہی سےصادر ہوتے ہیں۔

[2] اسم خاص کا عام پراطلاق، جیسے: (إِنَّارَسُولُ رَبِّ الْعَلَمِیُنَ ، الشعراء /١٦) میں رسول سے رُسُل مراد ہیں۔اب معنی ہوگا''ہم سارے عالم کے رب کے فرستادے ہیں۔''

[٢] اسم عام كاخاص پراطلاق، جيسے: (وَيَسُتَغُفِرُونَ لِمَنُ فِي الْأَرُضِ ، الشورى (٥) ميں مَن (اسم عام) سے خاص ايمان والے مراد ہيں۔اس پردليل الله تعالى كاقول: (وَيَسُتَغُفِرُونَ لِلَّهِ مِن اللّٰهِ تعالى كاقول: (وَيَسُتَغُفِرُونَ لِيلَ مَن (اسم عام) سے خاص ايمان والے مراد ہيں۔اس پردليل الله تعالى كاقول: (وَيَسُتَغُفِرُونَ لِيلَّا لَيْنَ المَنُوا ، غافر /٧[٨] ہے۔اب معنی ہوگا: ''فرشتے زمين ميں رہنے والوں يعنی مونين كے ليم مغفرت طلب كرتے ہيں۔'

[2] (اعتبار ما کان) شے کواس حالت کے اسم سے موسوم کرنا جس پروہ شے پہلے تھی۔ جیسے: (وَاتُواالْیَتَمْیُ اَمُوَالَهُمُ ، النساء / ۲)" یعنی ان لوگوں کوان کے اموال دے دوجو پیتم تھے"۔ کیوں کہ بالغ ہوجانے کے بعد یتیمی کی حالت نہیں پائی جاتی ۔ (فلَا تَعُضُلُوُهُنَّ اَنُ یَّنُکِحُنَ اَزُوَاجَهُنَّ بَالِغ ہوجانے کے بعد یتیمی کی حالت نہیں پائی جاتی ۔ (فلَا تَعُضُلُوُهُنَّ اَنُ یَّنُکِحُنَ اَزُوَاجَهُنَّ

[۱] اور جب تو انھیں دیکھے ان کے جم تجھے بھلے معلوم ہوں۔ [۲] اور باتی رہے گی تیرے رب کی ذات [۳] تو تم نماز میں اپنے چہرے اس کی طرف پھیرو۔ [۴] کتنے ہی منداس دن ذلیل ہوں گے کام کریں مشقت جھیلیں۔ [۲] پیعذاب اس کا طرف پھیرو۔ [۴] کتنے ہی منداس دن ذلیل ہوں گے کام کریں مشقت جھیلیں۔ [۲] پیعذاب اس کا جو تیرے ہاتھوں نے آگے بھیجا۔ [۸] اور فرشتے ایمان والوں کے لیے مغفرت ملب کرتے ہیں۔

(البقرة / ٢٣٢) "ليعنى المعورتول كے واليو! انھيں نه روكواس سے كه وہ ان سے نكاح كرليس جوان كرور والى سے كه وہ ان سے نكاح كرليس جوان كي ورتع من اللہ من يُأْتِ رَبَّهُ مُجُرِمًا ، طه / ٧٤) "جوا پنے رب كے حضور جرم كرتا ہوا آئے گا-" اس آیت كريمه ميں الله تعالى نے اس جرم كے اعتبار سے بندے كو مجرم كہا جواس نے دنيا ميں كيا تھا- رب كے يہاں حاضرى كے وقت كوئى شخص كفر ومعصيت كرتا ہوا نہ آئے گا-

عورت آینده جس مرد سے نکاح کرے گی اسے اللہ تعالی نے زوج (شوہر) اس لیے فرمایا کہ عقد نکاح کا مآل زوجیت ہے یہ عنی نہیں کہ پہلے ہی وہ زوج ہو چکا ہے۔ (فَبَشَّرُ نَاهُ بِغُلَامٍ حَلِیُمٍ، الصافات/۱۰۱۱) ، (نُبَشِّرُكَ بِغُلَامٍ عَلِیُمٍ، الحجر /۳۵[۲]) الله تعالی نے حضرت ابراہیم کو حضرت اسلمیل کی پیدایش کی خوش خبری دینے کے وقت ہی حضرت اسلمیل کو علم وحلم سے موصوف قرار دیا کیوں کہ وہ مستقبل میں زیورعلم وحلم سے آراستہ ہونے والے تھے۔

[9] حال کے لیے موضوع اسم کامحل پر اطلاق، جیسے: (فَقِی رَحْمَةِ اللّٰهِ هُمُ فِیُهَا خَلِدُونَ ۱۰ عمران/۱۰) "تووہ اللّٰہ کی رحمت (جنت) میں ہمیشہ رہیں گے۔ "جنت محل رحمت ہے اس پر حال یعنی رحمت کا اطلاق ہوا۔ (بَلُ مَکُرُ الَّیُلِ ، سباً/۲۲)" بلکہ رات کا مکر تھا"۔ مراد ہرات میں جو مکر نشہ عُرور میں مست سردار، لوگوں کو ایمان سے بازر کھنے کے لیے کیا کرتے تھے۔ رائڈ یُرِبُکھُمُ اللّٰهُ فِی مَنَامِكَ قَلِیلًا (الانفال/۷۳) امام حسن بصری علیہ الرحمہ کے قول کے مطابق مراد ہے" جب کہ اے محبوب الله منصی کا فروں کو تمھارے خواب میں یعنی تمھاری نگاہ میں تھوڑ ادکھا تا تھا۔"

[10] شے کواس کے آلہ کے اسم سے موسوم کرنا ، جیسے: (وَاجْعَلُ لِیُ لِسَانَ صِدُقِ فِی الْاَجِرِیْنَ ، الشعراء/ ٨٤) حضرت ابراہیم نے دعاکی کہ 'اے میرے دب میرے لیے میرے بعد

<sup>[</sup>ا] توجم نے ابراہیم کوایک بردبار بیٹے کی خوش خبری دی۔ [۲] ابراہیم بم تھے ایک بڑے علم والے بیٹے کی بشارت دیتے ہیں۔

آنے والی امتوں میں لسان صدق یعنی ثنائے جمیل کردیے''۔ کیوں کہلسان (زبان) اس ثنا کا آلہ ہے۔ (وَمَاآرُسَلُنَامِنُ رَسُولٍ إِلَّابِلِسَانِ قَوْمِهِ ١ ابراهيم /٤) "جم نے مررسول کواس کی قوم کی اسان (زبان) یعنی اس کی قوم کی لغت کے ساتھ بھیجا۔'' کیوں کہ لسان ،لغت (بولی) کا آلہ ہے۔

[اا] شے کو اس کی ضد کے نام سے موسوم کرنا ، جیسے: (فَبَشِّرُهُمُ بِعَذَابٍ اَلِيُمٍ • ال عمران/۲۱،التوبة/۳۶،الانشقاق/۲۶) ''أنھيں در دناك عذاب كي خوش خبرى يعني وعيد سنا دو۔'' [17] فعل كااطلاق مومكر مرادفعل سے قریب ہونا اوراس كاارادہ كرنا ہو، جیسے: (فَاِذَابَلَغُنَ اَجَلَهُنَّ فَأَمُسِكُوهُنَّ بِمَعُرُوفٍ ، الطلاق /٢) "توجب وه اين ميعادكو بيني جاكي يعنى عدت يورى ہونے کے قریب ہوجا کیں تو انھیں بھلائی کے ساتھ روگ لؤ'۔ کیوں کہ امساک (روکنا) میعادیعنی عدت بورى موجانے كے بعد مكن بى نہيں ليكن يهى الله تعالى كول: ﴿ وَإِذَا طَلَّقَتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغُنَ اَجَلَهُنَّ فَلَا تَعُضُلُوهُنَّ اَنُ يَّنُكِحِّنَ اَزُ وَاجَهُنَّ · البقرة/٢٣٢ [١] مِي حقيقت ہے۔

اورجيسے: (فَاِذَاجَاءَ أَجَلُهُمُ لَايَسُتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَّلايَسُتَقُدِمُونَ الاعراف /٣٤ النحل/٦١) "توجب ان كوموت آجائے گی لینی موت ان كے قریب آجائے گی تو ایك گھڑی نہ بیچھے ہول گے نہ آكَــُ ( وَلْيَخُشَ الَّذِينَ لَوُ تَرَكُوا مِنُ خَلْفِهِمُ ذُرِّيَّةً ضِعَافًا خَافُوا عَلَيْهِمُ . النساء/ ٩) "وه لوگ ڈریں جواگراینے پیچھے ناتواں اولا دچھوڑ جائیں تو انھیں ان کا خطرہ ہو'' یعنی اپنے بیچھے ناتواں اولا د چھوڑنے کے قریب ہوجا کیں تو خوف کریں اس لیے کہ یہاں خطاب وصیت کرنے والوں سے ہے کہ جب وہ اولا دحچھوڑ کر دنیا سے جانے کے قریب ہوں گے جبجی اٹھیں اندیشہ ہوگا اور وہ ان کے ليے وصیت كرسكيس گے۔ (إذَا قُمْتُمُ إِلَى الصَّلُوةِ فَاغْسِلُوا ، المائدة /٦) "جبتم نماز كے ليے كر ب بوجاوً "بعني كور ب بون كااراده كروتو مذكوره اعضا كودهوو، (فَاذَاقَرَأْتَ الْقُرُانَ فَاسْتَعِذُ بالله النحل/٩٨) "جبتم قرآن يرهويعني قرآن يرص كا ارده كروتو الله كى يناه طلب كرويعني اعوذ بالله من الشيطن الرجيم كهوتاكه برتقدير اراده ، استعاذه ، قراءت سے بہلے واقع ہو\_ (وَكُمُ مِّنُ قَرُيَةٍ آهُلَكُنْهَافَجَاءَ هَابَأْسُنَابَيَاتًا أَوُ هُمُ قَائِلُونَ ١ الاعراف/ ٤) " اوركُتني بي بستيال ہم نے ہلاک کیں یعنی ہم نے اٹھیں ہلاک کرنے کاارادہ فرمایا توان پر ہماراعذاب رات میں آیا یا جب وہ دو پہرکوسوتے تھے۔ "کیوں کہ اگر یہاں ارادہ کی تقدیر نہ مانی جائے تو ف سے اهلکنها برعطف

[۱۳] ایک صیغه کود وسر سے صیغه کی جگه رکھنا۔اس کی بہت سی نوعیس ہیں جن میں ہے چند درج

زیل ہیں ز

(۱) فاعل کامفعول پراطلاق، جیسے: ﴿ فَلْیَنظُرِ الْإِنْسَانُ مِمَّا خُلِقَ مِنُ مَّا مُولِ الْفِی وَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

[7] مفعول کا فاعل پراطلاق، جیسے: ( إِنَّهُ کَانَ وَعُدُهُ مَأْتِيًّا ، مریم ( ۲۱) "بیشک اس کا وعده آنے والا ہے۔ ( ماتی جمعنی اتی ہے) ، ( وَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرانَ جَعَلْنَا بَیْنَكَ وَبَیْنَ الَّذِیْنَ لَا بُورُونَ بِاللَّاحِرَةِ حِجَابًا مَّسُتُورًا، الاسراء (٥٤) "اورا محبوب جبتم نے قرآن پڑھاتو ہم نے تم میں اوران میں کہ آخرت پرائیان نہیں لاتے ایک چھپانے والا پرده کردیا"۔ ( مستور جمعنی ساتر ہے) ایک قول ہے کہ یہاں "مستورا" اپناب پر ہے یعنی ہم نے تم ار ساور آخرت پر ایمان نہر کھے والوں کے درمیان ایک ایسا پردہ کردیا ہے جونگا ہوں سے اس طرح مخفی ہے کہ کوئی اسے محبوس نہیں کرسکتا۔

[س]مفرد، تثنيه اورجمع ميں سے ايك كادوسرے پراطلاق:

مفرد کا تثنیه پراطلاق، جیسے: ﴿ وَاللّٰهُ وَرَسُولُهُ اَحَقُّ اَنُ یُّرُضُوهُ ﴿ اِنُ کَانُوا مُوْمِنِینَ / ٦٢)" اورالله ورسول کاحق زائدتھا کہ انھیں راضی کرتے اگرا بمان رکھتے تھے۔"اس مثال میں یرضوہ میں ضمیر بارزمتصل اگر چہ مفرد ہے مگراس کا اطلاق الله ورسول دونوں پر ہوا ہے۔مفرد سے تعبیر بیہ بتانے کے لیے ہے کہ اللہ کی خوشنودی اوررسول کی خوشنودی ایک دوسرے کولازم ہے۔

مفرد کا جمع پراطلاق، جیسے: (إنَّ الْإِنْسَانَ لَفِی خُسُرِ، العصر /٢)" بیشک انسان ضرور گھاٹے میں ہے۔"اس مثال میں انسان مفرد کا اطلاق اس کی جمع اناسی پر ہوا ہے جس کی دلیل انسان سے استثنا ہے جواس آیت کے بعد ہے لیعنی "الَّا الَّذِیْنَ امَنُواوَ عَمِلُواالصَّلِخِتِ وَتَوَاصَوُا بِالْحَقِّ بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوُا بِالْحَقِي وَتَوَاصَوُا بِالصَّبُرِ، العصر /٣) " مگر جوایمان لائے اورا چھے کام کیے اورا یک دوسرے کوت کی تاکید کی اورا یک دوسرے کوصر کی وصیت کی ۔"(انَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا، المعارج / ١٩)" بیشک کی اورا یک دوسرے کوصبر کی وصیت کی ۔"(انَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا، المعارج / ١٩)" بیشک انسان بنایا گیا ہے بڑا ہے صبرا۔"اس مثال میں بھی انسان کا اناسی پراطلاق ہوا ہے جس کی دلیل

(الله المُصَلِّينَ) -

تثنیه کامفرد پراطلاق، جیسے: (اَ لُقِیَافِیُ جَهَنَّمَ کُلَّ کَفَّادِ عَنِیُدٍ ، ۲٤/) اس مثال میں القیا کا اطلاق اَلْقِ مفرد پر ہوا ہے۔ اس کی دلیل اس سے پہلے کی آیت کریمہ "وَقَالَ قَرِیْنَهُ هٰذَا مَا لَدَیَّ عَتِبُدٌ ، "ہے۔ ''یعنی اس کا ہم نشین فرشتہ بولا یہ ہے اس کا نامہ اعمال جومیرے پاس حاضر ہے۔' کنی عَتِبُدٌ ، "ہے۔''یعنی اس کا ہم نشین فرشتہ بولا یہ ہے اس کا نامہ اعمال جومیرے پاس حاضر ہے۔' محم ہوگا ''القیا فی جہنم کل کفار عنید" ''اے فرشتے توایسے ہر بردے ناشکرے ہٹ دھرم کو جہنم میں ڈال دے۔ (اس آیت کی اور تفیریں بھی ہیں۔)

اس قبیل سے ہراییافعل بھی ہے جو دو چیزوں کی طرف منسوب ہو حالاں کہ وہ صرف ان وونول میں سے سی ایک کے لیے ہو۔ جیسے: ( یَخُرُ جُ مِنْهُمَا اللُّؤُ لُؤُ وَالْمَرُ جَانُ ١ الرحمن ٢٢/) " دونول سمندرول بعنی شیرین اور شور ہے موتی اور مونگا نکلتے ہیں ۔' اس مثال میں منه ماکی ضمیر تثنیه کا اطلاق مفرد پر ہواہے کیوں کہ موتی اور مونگا ایک یعنی کھارے سمندر سے ہی نکلتے ہیں ،شیریں سمندر كَ بِهِي ثُكِتْ - (وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهُونَ نُورًا ، نوح/١٦) "الله في سانول مين يعني ايك آسان مين جاند کو جگمگانے والا بنایا ۔' اس مثال میں ضمیر جمع مؤنث کا اطلاق مفرد پر ہوا ہے۔ (نَسِيَا حُوْتَهُمًا ، الكهف/ ٦١) "دونوں (موى اوران كے خادم) اين مجھلى بھول كئے ـ"اس مثال میں تثنیہ کا مفرد پر اطلاق ہوا ہے کیوں کہ بھو لنے والے صرف حضرت پوشع تھے۔اس کی دلیل جملہ ' "فَانَّىٰ نَسينُ الْحُورَة ، الكهف/ ٦٣) ہے جوانھوں نے حضرت موى سے عرض كيا تھا كيول كه انھوں نے بھولنے کی نسبت صرف اپنی طرف کرتے ہوئے کہا کہ''میں مچھلی بھول گیا''۔لیکن چول کہ مجمع البحرین پر پہنچ کر چٹان کے سایے میں آرام کرنے اور نیند سے بیدار ہونے کے بعد حضرت موسی علیہ السلام نے مچھلی کا ذکر کرنے سے سکوت کیا تھا اس لیے بھولنے کی نسبت حضرت پوشع کے ساتھ، حضرت موی کی طرف بھی کردی گئی۔ (فَمَنُ تَعَجَّلَ فِي يَوُمَيُنِ ، البقرة / ٢٠٣)"توجو دودنوں میں جلدی کرے' بیعنی دوسرے دن جلدی کرے۔اس مثال میں یومین تثنیہ کا اطلاق مفرد پر ہواہے کیوں کہ جیل صرف دوسرے دن میں ہے۔

تننيه كاجمع براطلاق، جيسے: (فَارُجِعِ الْبَصَرَ كَرَّتَيُنِ يَنُقَلِبُ الْيُكَ الْبَصَرُ خَاسِنًا وَهُوَ حَسِيرٌ ، الملك /٤) " پھر دوبارہ نگاہ اٹھا وہ تھك كرتيرى طرف بلك آئے گئ " يعنى باربارنگاہ اٹھا۔ اس ليے كه دوسے زيادہ مرتبہ اٹھانے سے بى نگاہ تھكتى ہے۔

جمع كا مفرو پر اطلاق، جيسے: (حَتَّى إِذَاجَاءَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُونِ المومنون/٩٩) "يهال تك كه جب ان مين كى موت آتى جوتو كهتا ہے كه اے مير عرب مجھ

واپس پھيرديجيئ لعني مجھے واپس پھيردے۔

[ام استعبل كا وقوع يقيني مونے كسب اس ير ماضى كا اطلاق ، جيسے : (اتنى اَمُرُ اللهِ فَلاَ تَسْتَعُجِلُوهُ ، النحل / ۱) " الله كا امر آگيا يعنى امر اللهى (قيامت) يقيناً آئ كا تو اس كے جلد آجانے كا مطالبه مت كرو ـ "اس كى وليل (فلا تستعجلوه) ہے كيول كفتل نهى ، آينده كے كام سے منع كرنے كے ليے بى آتا ہے \_ (وَنُفِحَ فِي الصَّوْرِ فَصَعِقَ مَنُ فِي السَّمُوٰتِ ، الزمر / ٦٨) "اور صور پھونكا گيا تو آسان والے ہلاك موگئ "يعنى جب صور پھونكا جائے گا تو آسان والے ہلاك موجا ميں گير قائم الله يعيسى ابن مَرُيمَ ، اَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّجِذُ وُنِي وَاُمِّي اِللَّهِ الله الله ، المائدة مَرام ١٦٥) "اور جب الله نے فرمايا (يعنى جب قيامت ميں فرمائے گا) اے مريم كے بيئے عيلى كيا تو نے لوگوں سے كہ ويا تھا كہ جھے اور ميرى مال كو خدا بنا لو الله كسوا۔"

حفراورا خضاص

حصر: اسے قصر بھی کہا جاتا ہے۔ مخصوص طریقے سے ایک امر کودوسرے امرے ساتھ خاص کردینا۔ بیتعریف بھی کی جاتی ہے کہ بھم کوشی ء مذکور کے لیے ٹابت کرنا اور اس کے ماسوا سے اس تھم

کی نفی کرنا۔

اس کی دو قشمیں ہیں:

[1] قصر موصوف على الصفة [7] قصر صفت على الموصوف:

پھران میں سے ہرایک کی دودوقشمیں ہیں:

[۱] قصر حقیقی [۲] قصر مجازی

تصرموصوف على الصفة حقيقى كى مثال "مَا زَيُدٌ إِلَّا كَاتِبٌ ہے يعنى صفت كتابت كے علاوہ زير

میں کوئی اور صفت نہیں ہے۔

یتم پائی نہیں جاتی کیوں کہ کسی شے کی تمام صفات کا احاطہ متعذر ہے۔ اس لیے اس کی تمام صفات میں سے کسی ایک صفات کی اشام صفات کی ماسوا تمام صفات کی فلی کیسے ہوگا۔ اور اگر تمام صفات کا احاطہ متعذر نہ بھی مانا جائے تو بھی یہ بات بعید ہے کہ کسی ذات کی صرف ایک صفت ہواس کی کوئی دوسری صفت ہی نہ ہو۔ اسی لیے بیشم قرآن میں واقع نہیں ہوئی۔

قصر موصوف على الصفة مجازى كى مثال: "وَمَامُحُمَّدٌ إِلَّارَ سُولٌ (ال عمر ان / ١٤٤) " ہے۔ یعن محمصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم صفت رسالت تک محدود ہیں ،موت سے بری ہونا ان كی صفت ہيں ، پیغدا كی صفت ہے۔

قصرصفت على الموصوف حقيقى كى مثال: "لَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ" ہے۔ يعنى صفت الوجيت صرف الله كے ليے ثابت ہے، كسى اور كے ليے قطعاً بيصفت نہيں۔

قصر صفت على الموصوف مجازى كى مثال: " قُلُ لاَ آجِدُ فِيُمَا أُوْجِى إِلَىَّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَّطُعَمُهُ إِلَّا أَنُ يَّكُونَ مَيُتَةً أَوُ دَمًا مَّسُفُوحًا أَوُ لَحُمَ خِنْزِيُرٍ فَإِنَّهُ رِجُسٌ أَوُ فِسُقًا أُهِلَ طَاعِمٍ يَّطُعَمُهُ إِلَّا أَنُ يَّكُونَ مَيُتَةً أَوُ دَمًا مَّسُفُوحًا أَوُ لَحُمَ خِنْزِيُرٍ فَإِنَّهُ رِجُسٌ أَوُ فِسُقًا أُهِلَ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ " (الانعام / ٥٥) "تم فرماؤ مين نهيل پاتاس مين جوميرى طرف وحى موكى مكى كھانے والے بركوئى كھانا حرام ، مگريكه مردار مويا ركول كابہتا خون يا بدجانوركا كوشت (كه) وه نجاست باوه بي حكمى كاجانور جس كے ذرئح مين غير خداكانام يكارا كيا۔ "

اس آیت کا ظاہر مفہوم تو یہی ہے کہ صرف مذکورہ چیزیں ہی حرام ہیں حالاں کہ بیہ مفہوم ِ ظاہر بالکل مراز ہیں کے بیا بالکل مراز ہیں کیوں کہ بہت سی حرام چیزیں ایسی بھی ہیں جواس آیت میں مذکور نہیں جیسے شراب وغیرہ نشہ آور چیزیں اور ہرنوک دار دانت والے جانور کا گوشت ۔اسی لیے علمانے فرمایا: اس آیت میں قیم مجازی ہے اور یہ قصر، آیت کے سبب نزول سے مقید ہے۔

امام شافعی رحمه الله تعالی نے اس مسئلہ کوسلی بخش انداز میں بیان فرمایا ہے جس کا خلاصہ در ن

زيل إ

''کفار چوں کہ مردار،خون، بد جانور کے گوشت اوران جانوروں کوحلال قراردیتے تھے جن کو ذرح کرنے کے وقت غیر خدا کا نام لیا گیا ہواور دوسری بہت می مباح چیز وں کوحرام گردانتے تھے اوران کی بیعادت وطبیعت، وضع شریعت کے خلاف تھی اس لیے بیآ بت کریمہ اس حال کو بیان کرنے کے لیے نازل ہوئی جس پر کفار قائم تھے اور ان کے قول کا پر زور انداز میں رد کرنے اور ان کے جھوٹ کو واضح کرنے کے لیے حصر کے انداز میں انہی چیز وں کو ذکر کیا گیا۔ گویا اللہ تعالی نے فر مایا: حرام وہی واضح کرنے کے لیے حصر کے انداز میں انہی چیز وال کو ذکر کیا گیا۔ گویا اللہ تعالی نے فر مایا: حرام وہی ہے جم کے گول نے حمل قرار دیا۔ اور مقصد صرف ان کار داور ان کی مخالفت ہے نہ کہ حصر تھی " یں ۔ ایک اور اعتبار سے حصر کی تین قسمیں ہیں :

(۱) قصرافراد (۲) قصرقلب (۳) قصرتعين:

قصرافراد سے اس شخص کو خطاب کیا جاتا ہے جو شرکت کا اعتقادر کھتا ہو، جیسے: (قُلُ إِنَّمَا يُوْحَى إِلَيَّ اللّه ' انَّمَالِهُ کُمُ اِللهُ وَّاحِدُ ، الانبیاء / ١٠٨)" تم فرماؤ! مجھے تو یہی وی ہوتی ہے کہ تھا را خدا نہیں مگرایک اللہ '' اس آیت میں ضمیر مخاطب "کم" سے مشرکین کو خطاب فرمایا گیا ہے جو الوہیت میں اللہ کے سوابتوں کو بھی شریک مانتے تھے۔

قصرقلب سے اسے خطاب کیا جاتا ہے جواس کے لیے تھم کے اثبات کا اعتقاد نہر کھے جس کے لیے تھم کے اثبات کا اعتقاد نہر کھے جس کے لیے متکلم اس تھم کو ثابت کرتا ہے، جیسے: (رَبِّیَ الَّذِی یُحی وَ یُمِیُثُ، البقرة / ۲۵٪) "ابراہیم نے کہا کہ میرارب وہ ہے کہ جلاتا اور مارتا ہے۔''اس سے نمرود بن کنعان کو خطاب کیا گیا جس کا خیال تقاکہ وہی جلاتا اور مارتا ہے نہ کہ خدا۔ (بیمثال کل نظر ہے۔ ۱۲ مترجم)

اس کی واضح مثال اس آیت میں ہے: (وَإِذَا قِیْلَ لَهُمُ اَمِنُوا کَمَا امَنَ النَّاسُ قَالُوا انْوَمِنُ کَمَا امَنَ السُّفَها وُالَا إِنَّهُمُ هُمُ السُّفَها وُلَكِنُ لَّا يَعُلَمُونَ ، البقرة / ١٣) "اور جب ان منافقین سے کہا جاتا ہے ایمان لا وَجس طرح لوگ یعنی اصحاب رسول ایمان لا نے تو کہتے ہیں کیا ہم ان احتقوں کی طرح ایمان لے آئیں۔ س لو! یہی احتی ہیں لیکن انھیں اس کاعلم نہیں۔ "منافقین اہل ایمان کو یوقوف کہتے تھے، قرآن نے بتایا کہ "منافقین ہی ہوقوف ہیں "اس میں قصر قلب ہے۔ ایمان کو یوقوف کہتے تھے، قرآن نے بتایا کہ "منافقین ہی ہوقوف ہیں "اس میں قصر قلب ہے۔ قصر تعیین سے اس محض کوخطاب کیا جاتا ہے جس کے نزدیک دونوں امر برابر ہوں۔ قصر تعیین سے اس محض کوخطاب کیا جاتا ہے جس کے نزدیک دونوں امر برابر ہوں۔

حصر کے طریقے بہت ہیں: طریق اول: نفی اوراستثنا ہے۔خواہ بیفی لا یاماسے ہو یا کسی اوراداۃ نفی سے۔اوراستثناالا سے ہو یاغیر سے، جیسے: ﴿ لَا إِلَٰهَ إِلَّا اللَّهُ ، محمد/ ١٩)"وجود میں اللہ کے سواکوئی معبود برحق تَمْيِين \_' ( وَمَا مِنُ اللهِ اللهُ ، ال عمر ان / ٦٢) "الله كيسواكوكي معبود برحق نبين \_' (مَا قُلُتُ لَهُمُ اللهُ مَا أَمَرُ تَنِي بِهِ ، المائدة / ١١٧) "ميس نے ان سے وہی کہا جوتو نے مجھے علم دیا۔''

طریق دوم: انسا ہے جو جمہور کے نزدیک حصر کے لیے ہے۔ جیسے ارشادِ خداوندی ہے: (اِنَّمَا حَرَّمَ عَلَیْکُمُ الْمَیْتَةَ ، وَالدَّمَ وَلَحُمَ الْحِنْزِیْرِ وَمَااُهِلَّ بِهِ لِغَیْرِ اللّهِ ، البقرة / ۱۷۳) "اس نے محارے او پرصرف مردار ،خون ،سور کا گوشت ،اور وہ حلال جانور حرام کیا جس پرذنے کے وقت غیر خداکا نام لیا گیا ہو۔ 'اور ارشاد باری ہے: (قَالَ إِنَّمَاالُعِلَمُ عِنْدَ اللهِ ، الاحقاف/ ۲۳) "اس نے کہا علم اللہ کے پاس ، ہو۔ 'اور ارشاد باری ہے: کہا علم اللہ کے پاس ، مود/ ۳۳) "بولا وہ (نذاب) تو الله بی تم پرلائے گا۔ '

طریق سوم: همزہ کے فتح کے ساتھ اَنَّمَاہِ جسے زخشری اور بیضاوی نے طرق حصرے اللہ واللہ کہ اللہ واللہ وا

طریق چہارم: معمول کومقدم کردینا، جیسے: ﴿ اِیَّاكَ نَعُبُدُ، الفاتحة / ٥)"ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں۔"﴿ لَاْ اِلَى اللّٰهِ تُحُشَرُونَ ١٠ل عمران / ١٥٨) "دوباره زنده کیے جانے کے بعدتم اللہ ہی کی بارگاہ میں حاضر کیے جاؤگے۔"

کچھ علمااس کے مخالف ہیں اور اسے وجوہ حصر سے نہیں شار کرتے۔

طريق بيجم بضمير فصل ہے، جيسے: ﴿ فَاللّٰهُ هُوَ الْوَلِيُّ ، الشورى / ٩) "توالله بى والى ہے۔ "اس ميں هو ضمير فصل سے حصر کامعنی بيدا ہوا۔ ﴿ وَاُولِئِكَ هُمُ الْمُفَلِحُونَ ، البقرة / ٥ ، ال عمر ان / ٤ ، ١ ، التوبة / ٨٨ ، الروم / ٣٨ ، لقمان / ٥) "اور و بى فلاح پائے والے ہیں۔ "اس آیت میں "هم "خمير فصل سے حصر کامعنی بيدا ہوا۔ (إنَّ هٰذَالَهُوَ الْقَصَصُ الْحَقُّ ، ال عمر ان / ٦٢) " يہى بيشك سيابيان ہو۔ "اس میں "هو "ضمير فصل سے حصر کامعنی بيدا ہوا۔

### قرآن میں واردا یجاز واطناب

ایجاز اور اطناب بلاغت کی عظیم ترین انواع میں سے ایک ہیں یہاں تک کہ مصنف''سر ا الفصاحة'' (ابومحمد عبد اللہ بن محمد نَّفا جی متوفی ۲۲ م ھ ) نے بعض علما کا بیر قول نقل کیا کہ بلاغت یمی ا ''ایجاز واطناب' ہیں۔

ایجاز واطناب کی تعریف میں علما کے الفاظ مختلف ہو گئے ہیں ، بعض نے کہا: ایجاز: متعارف اعبارت سے کہا: ایجاز: متعارف عبارت سے کم تر عبارت سے نیادہ عبارت سے اللہ مقصود کی ادائیگی ، اور اطناب: متعارف عبارت سے زیادہ اس لیے کہ مقام قابل بسط و تفصیل ہے۔

بعض نے کہا: ایجاز: مراد کی ادائیگی کے لیے درکار متعارف عبارت سے کم میں مقصود کو پورے طور پرادا کر دینا۔اطناب: کسی فائدہ کے لیے زائد لفظ سے مراد کی تعبیر، یہ اسہاب سے اخص ہے اس لیے کہ اسہاب، تطویل کا نام ہے خواہ یہ تطویل کسی فائدہ کے لیے ہویا بے فائدہ ہو۔ ایجاز کی قشمیں:

ایجاز کی دوشمیں ہیں(۱)ایجاز قصر(۲)ایجاز حذف:

ایجاز قصر: کم الفاظ میں زیادہ مضمون کا بیان ، جیسے ارشاد خداوندی: ( إِنَّهُ مِنُ سُلَيُمْنَ وَانَّهُ بِسُمِ اللهِ الرَّحمٰنِ الرَّحِمٰنِ الرَّحِمُ اللهِ الرَّحمٰنِ الرَّحمٰ والا (ج) بیک مجھ پر سلیمان کی طرف سے ہے اور بیشک وہ اللہ کے نام سے ہے جونہایت مہر بان رحم والا (ہے) بیک مجھ پر بلندی نہ چاہواور گردن رکھتے ہوئے میرے حضور حاضر ہو۔' یہاں خط بھیجنے والے کا نام ، خط کا عنوان ، اور پورامضمون سب کچھ بہت مختفر عبارت میں بیان کردیا گیا۔

اس سے ایجاز جامع بھی ہے یعنی لفظ متعدد معانی پر مشمل ہو، جیسے: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ
وَالْإِحْسَانِ السَّحَلُ ﴿ ٩ ﴾ '' بیشک الله عدل واحسان کا حکم دیتا ہے۔' یہاں عدل سے مراد وہ راہ
راست ہے جوافراط وتفریط سے پاک ہے۔اس سے اعتقاد ، اخلاق اور بندگی سے متعلق تمام واجبات
کی طرف اشارہ کیا گیا ہے جب کہ احسان سے عبودیت کے واجبات میں اخلاص مراد ہے۔

احسان کا بیمعنی اس لیے بیان کیا گیا کہ حدیث میں اس کی تفییر کرتے ہوئے حضور نے فرمایا:

اُنُ تَعُبُدُ اللّٰهَ کَأُنَّكَ تَرَاہ ، "احسان بیہ ہے کہ تو اللّٰہ کی عبادت اس طرح کرے گویا تو اسے دیکھر ہا ہے۔ '
مطلب بیہ ہے کہ اپنی نبیت میں اخلاص رکھتے ہوئے ،خضوع و فروتی کے ساتھ کھڑے ہواور ہوش و احتیاط کا دامن پوری طرح تھا ہے رہو۔ (وَائِنَا، دِی الْقُرُ بیٰی (النحل / ۹۰) "اور اللّٰہ تعالی قرابت داروں کو مال دینا واجب سے زائد یعنی نوافل سے ہے۔ داروں کو مال دینا واجب سے زائد یعنی نوافل سے ہے۔ اس اسان امعی دور متعلق تو اس نہ ہی متعلق میں متعل

یه ایجاز جامع اوامر سے متعلق تھا۔ اب نواہی سے متعلق ارشاد ہے: ﴿ وَیَدُهٰی عَنِ الْفَحُشَاءِ وَالْمُنُكُرِوَ الْبُغٰی ، النحل / ، ٩) "اور منع فرما تا ہے بے حیائی اور بری بات اور سرکشی سے۔ "یہال "فحشاء "سے قوت شہوانی کی طرف اور "منکر "سے اس افراط کی طرف اشارہ ہے جوقوت غضبانیہ سے بیدا ہوتا ہے باس سے ہروہ امر مراد ہے جوشر عاترام ہے۔ اور "بغی "سے اس تکبر وتَعلَّیٰ کی طرف اشارہ ہے جوقوت وہمیہ سے پیدا ہوتی ہے۔ اس لیے حضرت ابن مسعود نے فرمایا: قرآن میں کوئی الیم اشارہ ہے جوقوت وہمیہ سے پیدا ہوتی ہے۔ اس لیے حضرت ابن مسعود نے فرمایا: قرآن میں کوئی الیم آیت نہیں ہے جواس آیت سے زیادہ خیروشر کی جامع ہو۔ اسے حاکم نے متدرک میں تخریک کیا۔ اس سے اللہ تعالیٰ کا قول: ﴿ وَلَکُمُ فِی الْقِصَاصِ حَیْوةٌ ، البقرة ﴿ ١٧٩ ) ہے۔ "اور

اجم علوم قرآ ن

تمھارے لیے قصاص میں حیات عظیم ہے'اس لیے کہ اس کے الفاظ لیا ہونے کے باوجوداس کے معانی کثیر ہیں کیوں کہ اس کامعنی یہ ہے کہ انسان جب یہ جانے گا کہ کی کوئل کردینے پروہ خودل کردیا جائے گا تو یہ اس بات کا داعی ہوگا کہ وہ اقدام قبل سے باز رہے اس طرح قبل یعنی قصاص سے ایک دوسرے کوئل کردیئے کے بہت سے واقعات رویڈ برینہ ہوں گے اور یہ لوگوں کی زندگی کا باعث ہوگا۔ اس مضمون کی ایک بڑی مختفر شل عرب میں رائج تھی (اَلْقَتُلُ اَنُفٰی لِلْقَتُلِ فِی لِنَدُی کُوزیادہ دور کرنے والا ہے) اس مثل سے "فی القصاص حیوۃ "کوبیں سے زیادہ طریقوں سے افضل قر اردیا گیا ہے۔ ابن اثیر نے اس تفضیل وتر جیج کا انکار کرتے ہوئے کہا: کلام خالق اور کلام مخلوق کے درمیان کوئی مما ثلت نہیں ۔علما اس طرح کے نکات ذہنی مثق کے طور پر بیان کرتے ہیں۔

علما کی بیان کردہ وجو انفضیل میں سے چند درج ذیل ہیں:

وجداول: مثل كمقابل كلام الهى كااصل حصه بيه : "القصاص حيوة" ال كروف كلام عرب كے مقابلے ميں كم بيں كيوں كه اس كروف صرف دس بيں جب كه "القتل انفى للقتل" كروف چودہ بيں۔

وجہدوم: مثل میں یہ بیان ہے کہ تل ، تل کو دفع کرتا ہے ، حیات لاتا ہے یا نہیں ، اس کا اسراحت نہیں ، اور آیت میں یہ سراحت ہے کہ قصاص میں حیات ہے اور یہی قصاص کا مقصود ہے۔

وجہسوم: لفظ "حیاة" کو نکرہ لا ناتعظیم کا افادہ کررہا ہے لہذا یہ اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ قصاص میں "حیات دراز" ہے ، جیسے اللہ تعالی کے قول: (وَلَتَجدَنَّهُمُ اَحُرَصَ النَّاسِ عَلی حَیاوَ الله الله قرة / ٩٦) میں حیاہ کی تنکیر تعظیم کے لیے ہے ۔ اس لیے معنی ہوگا: "تم اضیں لمبی زندگی کا سب سے زیادہ حریص پاؤگے۔" جب کہ مندرجہ بالا مثل ایی نہیں کیوں کہ للقتل میں الف لام تعریف جنس کا ہے ۔ جو تعظیم کا افادہ نہیں کرتا اور چوں کہ آیت "وَ لَکُمُ فِی الْقِصَاصِ حَیَواً" میں "حیاۃ" کی تنگیر تعظیم کے لیے ہے اس لیے مفسرین نے اس کی تفیر" بقا" ہے کی ہے۔

وجہ چہارم: آیت کریمہ اپنے مضمون کے لحاظ سے ہر قصاص کے مفید حیات ہونے کا افادہ کرہی ہے اور یہ کلی طور پرصادق ہے۔ مگر مثل کلی طور پرصادق نہیں اس لیے کہ ہر قل مقل کو دفع کرنے والا نہیں ہوتا ، بلکہ قل بھی قتل کا داعی اور محرک ہوجا تا ہے ، یہ وہ قتل ہے جوظلمًا ہو۔ ہاں قتل کو دفع کرنے والا ایک قتل خاص ہے جوقصاص سے موسوم ہے اس میں قتل کا از الہ بھی ہے اور حیات کا افادہ بھی۔ وجہ پنجم: آیت کریمہ مثل میں واقع لفظ قتل کی تکرار سے خالی ہے اور جو کلام تکرار سے خالی ہو وہ تکرار یہ خالی ہو۔

### ایجاز حذف اوراس کے اسباب

ایجاز حذف کے اسباب یہ ہیں:

[1] اختصاراورمحذوف کے ظاہراورغیرمبہم ہونے کے سبب، بے فائدہ طولِ کلام سے بچنا۔ [۲] اس بات پر تنبیہ کہ وقت میں اتن گنجائش نہیں کہ محذوف کو ذکر کیا جائے اور اسے ذکر کرتے اہم امرفوت ہوجائے۔[جیسے' سانپ سانپ' سے مقصود ہے، سانپ سے بچویا سانپ کو مارو۔ گرا تنابو لنے کی گنجائش نہیں ،اندیشہ ہے کہ یہ بولتے ہولتے آ دمی اس کے ضرر کا شکار ہوجائے یا سانپ نکل بھاگے]

[۳] حذف میں ابہام پیدا ہوجائے کے سبب محذوف کی عظمت اور بڑائی کا اظہار کرنا۔ جیسے:
اہل جنت کے وصف میں اللہ تعالی کے قول: (حَتَّی إِذَا جَاءُ وُهَا وَ فُتِحَتُ ٱبُوَابُهَا ، الزَمر ۱۷۳۱)
میں جواب اذاکواس لیے حذف کر دیا گیا کہ جنت کے پاس آئے اور اس کے دروازوں کے کھولے جانے کے وقت جو پچھوہ دیکھیں گے اس کے وصف کی کوئی انتہا نہیں تو جواب شرط حذف کر کے بیظا ہر کیا گیا کہ وہ جو کیا گیا کہ وہ جو جوابی کی کفی انتہا نہیں کے بیان کا دائر ہ شک ہے اس لیے نفوس انسانی کو چھوڑ دیا گیا کہ وہ جو جا ہیں اندازے لگا کیں لیکن اس کے باوجود مناظر جنت کی کنہ اور حقیقت تک ان کی رسائی نہیں ہوگتی۔

اسی طرح اللہ تعالیٰ کے قول: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذُ وُقِفُوا عَلَى النَّارِ ، الانعام / ٢٧) میں بھی "لو" کا جواب حذف کر دیا گیا ہے بعنی ' اگرتم ان کے آگ پر کھڑے کیے جانے کے وقت نظر ڈالو گے توایک ایسا خوفناک اور بھیا تک منظر دیکھو گے جس کے احاطہ سے عبارت قاصر ہے۔'

[8] محذوف ایسالفظ ہے جوکلام میں کثرت سے آتار ہتا ہے اس لیے اسے حذف کر کے کلام میں تخفیف مقصود ہے۔ جیسے حف ندا کے حذف میں ہوتا ہے۔ قرآن میں ہے: (یُوسُفُ اَعُرِضُ عَنُ میں تخفیف مقصود ہے۔ جیسے حرف ندا کے حذف میں ہوتا ہے۔ قرآن میں ہے: (یُوسُفُ اَعُرِضُ عَنُ مَدُا، بوسف/۲۹)" اے یوسف! اس سے اعراض کرو۔" یہاں "یا" حرف ندا محذوف ہے۔ هذا، بوسف/۲۹) محذوف کی تعظیم کے پیش نظر اس کو ذکر سے محفوظ رکھنا، جیسے اللہ تعالیٰ کا قول: (قَالَ

فِرُ عَوْنُ وَمَا رَبُّ الْعُلَمِيْنَ قَالَ رَبُّ السَّمَوٰتِ وَالْاَرُضِ وَمَا بَيْنَهُمَا اِنُ كُنتُمُ مُوقِنِيْنَ ، قَالَ لِمَنُ حَوْلَةُ اَلَا تَسْتَمِعُونَ ، قَالَ رَبُّكُمُ وَرَبُّ ابَا ئِكُمُ الْآوَّلِيْنَ ، قَالَ اِنَّ رَسُولَكُمُ الَّذِي اُرُسِلَ لِمَنْ حَوْلَةً اَلَا تَسْتَمِعُونَ ، قَالَ رَبُّكُمُ وَرَبُّ ابَا ئِكُمُ الْآوَّلِيْنَ ، قَالَ اِنَ رَسُولَكُمُ الَّذِي اُرُسِلَ اللَّهُ مُ لَمَخُنُونٌ ، قَالَ رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغُرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا اِنُ كُنتُمُ تَعْقِلُونَ ، اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُن اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ ا

''فرعون بولا: اورسارے جہان کارب کیا ہے؟ موسی نے فرمایا: رب آسانوں اور زمین کا اور جو کچھان کے درمیان میں ہے اگر شمص یقین ہو۔ (فرعون) اپنے آس پاس والوں سے بولا: کیاتم غور سے سنتے نہیں ۔ موسی نے فرمایا: رب تمھارا اور تمھارے اگلے باپ دادوں کا۔ (فرعون) بولا تمھارے بیدسول جو تمھاری طرف بھیجے گئے ہیں ضرور عقل نہیں رکھتے ۔ موسی نے فرمایا: رب بورب اور بچھم کا اور جو کچھان کے درمیان ہے اگر شمھیں عقل ہو۔''

ان آیات میں تین مقامات پرمبتدا کو حذف کردیا گیا ہے۔ایک تو "رب" کا ذکر کرنے سے پہلے یعنی "هو رب" دوسرے "ربکم" سے پہلے یعنی: "الله ربکم" اور تیسرے "رب المشرق" سے پہلے یعنی "الله رب عنی الله رب المشرق"۔ایبااس لیے ہوا کہ حضرت موسی نے فرعون کے حال اورسوال پر اس کی جرائت ودلیری کو ایک بڑی بات تصور کیا کہ چھوٹا منہ بڑی بات بولتا ہے اس لیے آپ نے تعظیم کے پیش نظر اسم جلالت کو حذف کردیا۔

[۲] مُحذوف کی تحقیر کے پیش نظر کلام کواس کے ذکر سے محفوظ رکھنا، جیسے: (صُہِّ اُبُکُمْ (البقرة البقرة الله ۱۷۱) میں " هُمُ "یا" الْمُنفِقُون "کاحذف ان کی تحقیر کے لیے ہے۔ "وہ بہر کے گو نگے ہیں۔ " [۷] حذف سے عموم کا قصد کرنا، جیسے: (وَاِیَّاكَ نَسُتَعِینُ (الفاتحة / ٥) "ہم تجھی سے مده طلب کرتے ہیں۔ "کس امر میں مدد طلب کرتے ہیں، یہ مذکور نہیں اس لیے کہ عموم مقصود ہے بعنی ہم عبادت میں اوراینے تمام امور میں تجھی سے مدد طلب کرتے ہیں۔

ن وَاللّٰهُ يَدُعُو اللّٰهِ وَارِ السَّلْمِ وَاللّٰهُ مِنْ وَاللّٰهُ يَدُعُو اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ اللهُ اللهُل

[9] ابہام کے بعد بیان مقصود ہو۔اس لیے کہ ابہام کے باعث نفس میں ادراک کا اشتیاق

پیدا ہوجاتا ہے اور انظار واشتیاق کی حالت میں جب بیان آتا ہے تو ذہن میں زیادہ رائے اور دل میں زیادہ اثر انداز ہوتا ہے۔ جبیبا کفعل "مشیئة" میں ہوتا ہے کہ عموماً اس کا مفعول ، فعل کے ساتھ فہ کو نہیں ہوتا اور مابعد سے معلوم ہوتا ہے۔ قرآن میں ہے: ﴿ وَلَوُ شَاءَ لَهَدَا کُمُ ، النحل / ٩) "اگروہ چاہتا تو شمصیں ہرایت دیتا۔ "اصل عبارت بہہ " وَلَوُ شَاءَ هِدَایَتَکُمُ لَهَدَا کُمُ " "اگروہ مہرایت دیتا۔ "اصل عبارت بہہ " وَلَوُ شَاءَ هِدَایَتَکُمُ لَهَدَا کُمُ " "اگر وہ شمیں ہرایت دیتا ہوا ہوا کہ اس کا ہم مفعول حذف کر دینے سے ابہام بیدا ہوا کہ اس کا مفعول کیا ہے پھر ھدا کہ سے اس کا بیان ہوا تو حذف سے ابہام پیدا کر کے مفعول کو جانے کا اشتیاق بیدا کیا گیا گیا گیا تا کہ فس میں زیادہ راشخ اور زیادہ اثر انداز ہو۔

#### اطناب چندامور سے ہوتا ہے

[ا] ابہام کے بعدالیناح، جیسے: (رَبِّ اشْرَحُ لِیُ صَدْرِیُ، طُه/ ٢٥)) "اےمیرے رب میرے لیے میراسینه کشاده کردیے۔ " "اشرح لی " کامعنی ہے" میرے لیے کھول دے "،اس سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ متکلم اپنے لیے کسی چیز کے کھولنے کی طلب کررہا ہے مگروہ کیا چیز ہے اس کا بیان نہ ہوا، وہ مبہم ہے۔ بعد میں "صدری " (میراسینہ) کا اضافہ اس ابہام کو دور کر کے مطلوب کو بیان كرر ہاہے ۔ اس طریقة كلام میں تاكيد بھى پائى جاتى ہے۔ گويا مفعول كودوبار ذكر كيا گيا ،ايك بارمبهم طوریر، دوسری بارمفَشر طوریر۔اوریہ موقع تا کید کا طالب بھی ہے۔اس لیے کہ رسول بنا کر بھیجنا یہ بتار ہا ے كة خيوں كاسامنا موگا - اس طرح (الله نَشُرَ حُ لَكَ صَدُرَكَ · الشرح/١)(١) بيان بعدابهام كے سبب كلام مؤكد ہے اور مقام تاكيد كامقتضى بھى ہاس ليے كه بيمقام امتنان تفخيم شان كامقام ہے۔ [۲]عام کے بعد خاص کا اس پرعطف: اس کا فائدہ اس خاص کے فضل و برتری پر تنبیہ ہے۔ گویا وہ اپنے ہم جنسوں سے افضل و برتر ہونے کے سبب ان سے مغایر اور جدا ہے جیسے معطوف اپنے معطوف علیہ سے مغایر اور جدا ہوتا ہے۔اس لیےاس خاص کوبطور عطف ذکر کیا جاتا ہے۔قرآن میں ے: (حَافِظُوُا عَلَى الصَّلَوٰتِ وَالصَّلوٰةِ الْوُسُطٰىُ. البقرة / ٢٣٨) "مَمَازوں اورخاص طور سے ﴿ وَالى مْمَازِ (عَصر ) كَي يِابِندى كرو ـ ' دوسرى جُله ہے: ﴿ مَنُ كَانَ عَدُوًّا لَّلْهِ وَمَلْتُكَّتِه وَرُسُله وَجِبُرِيُلَ وَمِيكُلَ ، فَانَّ اللَّهَ عَدُوٌّ لِّلُكُفِرِينَ ، ) "جوالله، اس كفرشتول ، اس كرسولول اور جریل ومیکائیل کا دشمن ہوتو اللہ ان کا فروں کا دشمن ہے۔''

پہلی مثال میں صلوات عام ہے، صلاۃ وسطیٰ خاص، دوسری مثال میں ملائکہ عام ہے اور جبریل ومیکا ئیل خاص، اور عام پرخاص کے عطف کا فائدہ وہی ہے جواو پرذکر ہوا۔

اسم عام کا خاص پرعطف بعض علمانے اس کے وجود کا انکار کر کے غلطی کی کیوں کہ اس کا فائدہ یعنی تعیم بالکل واضح ہے۔ اور خاص کو پہلے الگ لانے کا فائدہ اس کی اہمیت کا اظہار ہے۔ جیسے:

(انَّ صَلُوتِی وَنُسُکِی وَمَحُیّای وَمَمَاتِی لِلّٰہِ رَبِّ الْعُلَمِیْنَ ، / الانعام / ١٦٢) "بیشک میری نماز ، میری عبادت اور میرا جینا مرنا سارے عالم کے رب اللہ کے لیے ہے۔ "اس مثال میں "نسك " بمعنی عبادت کا عطف" صلوتی " پر ہے جو " صلوتی " سے عام ہے کیوں کہ عبادت میں نماز بھی واضل ہے اور دیگر عبادتیں بھی۔ اور جیسے: (اتیننگ سَبُعًا مِّنَ الْمَثَانِي وَالْقُرُانِ اِلْعَظِیْم، واضل ہے اور دیگر عبادتیں بھی۔ اور جیسے: (اتیننگ سَبُعًا مِّنَ الْمَثَانِي وَالْقُرُانِ اِلْعَظِیْم، الحجر / ٨٧) "بیشک ہم نے تم کوسات آ بیتیں دیں جود ہرائی جاتی ہیں اور عظمت والاقر آن (دیا)۔" اس مثال میں معطوف علیہ "سبعا من المثانی "سے سورہ فاتح مراد ہے اور ظاہر ہے کہ معطوف یعنی " اس سے عام ہے۔ خاص کو پہلے الگ کر کے لانا اس کی اہمیت کے اظہار کے لیے القران العظیم " اس سے عام ہے۔ خاص کو پہلے الگ کر کے لانا اس کی اہمیت کے اظہار کے لیے القران العظیم " اس سے عام ہے۔ خاص کو پہلے الگ کر کے لانا اس کی اہمیت کے اظہار کے لیے ہے۔ ورعام کو بعد میں معطوف کرنا عموم حکم بتانے کے لیے ہے۔

## تشبيه واستعارهٔ قرآن

تشبیہ بلاغت کی اشرف واعلیٰ قسموں میں سے ایک ہے۔

مبردنے کامل میں کہا: اگر کوئی کہنے والا کھے کہ' یہ کلام عرب میں سب سے زیادہ مستعمل ہے تو اس کی بات بعیداز حقیقت نہ ہوگی'۔

حضرت ابوالقاسم بن البند ار بغدادی (عبدالله بن محمد بن حسین معروف به 'ابن نا قبا''متوفی کشیره ) نے تشبیهات قرآنی پرایک مستقل کتاب تصنیف فرمائی ہے جس کا نام انھوں نے " الدُجمان فی تشبیهات القران" رکھاہے۔

ایک جماعت نے بیس میں سکا کی بھی شامل ہیں۔اس کی تعریف یوں کی ہے۔ تشبیہ: کسی معنی میں ایک امر کے ساتھ دوسرے امر کی مشار کت بتانا۔ اس کے ادوات ،حروف،اسااور افعال مینوں ہیں:

حروف، جيسے الله تعالى ك قول: ( مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمُ اَعُمَالُهُمْ كَرَمَادِ اشْتَدَّتُ بِهِ الرِّيْحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ، ابراهيم / ١٩٤١) مين " رماد " پر كاف، اور جيسے الله تعالى ك قول: ( إنَّهَا شَجَرَةٌ تَخُرُجُ فِي اَصُلِ الْجَحِيمِ طَلْعُهَا كَأَ نَّهُ رُوُّ سُ الشَيطِينِ، الصافات / ٥ [٢]) مين "كأن " -

<sup>[1]</sup> اپنے رب سے منگروں کا حال ایسا ہے کہ ان کے کام ہیں جیسے را کھ کہ اس پر ہوا کا سخت جھونکا آیا آندھی کے دن میں۔[7] بیشک وہ (تھو ہڑ) ایک پیڑ ہے کہ جہنم کی جڑمیں نکلتا ہے اس کا شگوفہ جیسے دیووں کے سر۔

اسما، جیسے " مثل " ، "مثبه " اور انھیں جیسے وہ الفاظ جومصدر مما ثلت ومشابہت ہے مشتق ہوب۔ طبی نے کہا: "مَنْل " قدرومنزلت کے حامل ایسے حال یا صفت میں ہی استعال ہوتا ہے جس مِسْ غرابت وندرت مو جيار شاوخداوندي م: ( مَثَلُ مَا يُنفِقُونَ فِي هَذِهِ الْحَيْوةِ الدُّنيَا كَمَثَلِ رِیْحِ فِیُهَاصِرٌ • ال عسران/۱۱۷) " کہاوت اس کی جواس دنیا کی زندگی میں خرچ کرتے ہیں اس مواكى ع جرس ميس بالا مو "اورجيار شادبارى ع: (إنَّمَا مَثَلُ الْحينوةِ الدُّنيَا كَمَاءِ أَنْزَلُنهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ مِمَّايَأْكُلُ النَّاسُ وَالْآنُعَامُ، حَتَّى إِذَا آخَذَتِ الْآرُضُ زُخُرُفَهَا وَازَّيَّنَتُ وَ ظَنَّ آهُلُهَاآنَّهُمُ قَدِرُونَ عَلَيُهَاآتَاهَا آمُرُنَا لَيُلَّا أَوُ نَهَارًافَجَعَلُنَاهَا حَصِيدًا كَأْنُ لَّهُ مَّغُنَ بِالْأَمُسِ ، يونس / ٢٤) "ونياكى زندگى كى كهاوت تواليى بى سے جيسے وه يانى كه جم نے آسان سے اتاراتو اس کے سبب زمین سے اگنے والی چیزیں سب گھنی ہوکر نکلیں جو کچھ آ دمی اور چو پائے کھاتے ہیں یہاں تک کہ جب زمین نے اپناسنگار لے لیا اور خوب آراستہ ہوگئی اور اس کے ما لک سمجھے کہ یہ ہمارے بس میں آگئی ، ہمارا تھم اس پر آیارات میں یا دن میں تو ہم نے اسے کر دیا کاتی ہوئی گویا ک*ل تھی* ہی نہیں۔''

اس مثال میں دس ایسے جملے ہیں جن کے مجموعے سے ایسی ترکیب بنی کہ اگران میں سے کوئی بھی جملہ ساقط ہوجائے تو تشبیہ مختل اور فاسد ہوجائے کیوں کہ یہاں مقصود حال دنیا کواس کے جلد فنا ہوجانے ،نعمت دنیوی کے تیزی سے ختم ہوجانے اورلوگوں کے اس دنیا سے فریب خوردہ رہنے میں ، آسان سے برسنے والے اس یانی کے حال سے تشبید دینا ہے جس نے تشم کی سرسبز وشاداب فصلیں اور گھاسیں اگائیں اور ان کے حسن و جمال سے نفیس اور عمدہ لباس میں ملبوس نئی نویلی دلہن کی طرح روے زمین کومزین وآ راستہ کردیا یہاں تک کہ جب اہل دنیاان کی طبع کریں اور پیخیال کر ہیٹھیں کہوہ آ فات ساوی ہے محفوظ ہیں تو احیا نک ان پراللہ کاسخت عذاب آ جائے جس سے حالت پیہوجائے کہ گویاوه کل تھیں ہی نہیں۔

افعال، جيسے يُشَابهُ ، يُمَاثِلُ ، يَحُكِيُ وغيره بعض علمانے عَلمُتُ، حَسبُتُ كوبھي بعض احوال میں افاد وُ تشبیہ کے لیے مانا ہے مگر بعض دیگر حضرات ان سے افاد وُ تشبیہ نہیں مانتے۔

قرآنی استعارات

استعاره:وه لفظ جوایسے معنی میں مستعمل ہوجواس لفظ کے معنی اصلی سے مشابہ قرار دیا گیا ہو۔ بعض نے کہا: استعارہ کی حقیقت بیہ ہے کہ: کلمہ سے جوشی معلوم ومتعارف ہواس سے کلمہ کو الیی شی کے لیے بطور عاریت لینا جواس کلمہ سے معلوم ومتعارف نہ ہو۔ اس کی حکمت بخفی کا اظهار ،اس ظاہر کی توضیح جوخوب واضح نہ ہو یا حصول مبالغہ یا ایک ساتھ ان سب کا حصول ۔

اظہار خفی، جیسے اللہ تعالیٰ کا قول: ﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الْكِتْبِ، الزخرف / ٤) "بیشک وہ ﴿ وَرَآنَ اصل کتاب (له ح محفوظ) میں ہے۔ 'اس قول کی حقیقت' وَإِنَّهُ فِی اَصُلِ الْکِتْبِ "ہے۔ تو یہاں لفظ ام ، اصل (جڑ) کے لیے مستعار ہوا۔ وجہ جامع یہ ہے کہ جیسے اصل سے شاخیں نکلتی ہیں اس طرح ام (بمعنی مال) سے اولا د کا ظہور ہوتا ہے۔

اس کی حکمت ایک غیر مرئی چیز کی تمثیل ہے تا کہ وہ مرئی ہوجائے۔ یوں سامع (سننے والا) حدساع (شنوائی) سے حدعیان ( آئکھ سے دیکھنے) کی طرف منتقل ہوجا تا ہے اور یہ بیان میں سب سے زیادہ بلنغ ہے۔

امر غیر جلی کواس طرح واضح کرنا که خوب روش ہوجائے ، جیسے اللہ تعالیٰ کے قول: (وَاخْفِصْ لَهُ مَاجَنَاحَ الذُّلِّ مِنَ الرَّحُمَةِ ، الاسواء / ٤ ٢١٦) سے مراد 'اولا دکوزم دلی سے الله ین کے حضور عاجزی وفروتی کرنے کا حکم' دینا ہے ۔ لیکن اس مضمون کا بیان کرنے کے لیے سب سے پہلے «فل "کا " جانب " سے پھر " جانب "کا " جانب "کا " جانب "کا " جانب "کا " جانب کی وجہ سے پست کی تقدیر " وَاخُفِصُ لَهُمَا جَنَاحَ الدُّلِ "ہوئی جس کا معنی ہے 'اسے پہلوکو عاجزی کی وجہ سے پست رکھو' ۔ یوں اس مقام میں استعارہ کی حکمت ہے کہ دس بیان کے مقصد سے شی غیر مرئی کومرئی کردیا جائے ۔ اور چول کہ یہاں مقصود ہے کہ اولا د، والدین کے لیے اپنا پہلوا نہائی عاجزی وفروتی کی حد تک پیت کردے ۔ اس لیے استعارہ میں ، استعارہ کر اللہ تعارے کی حاجت ہوئی الہذا لفظ " جناح" سے ان معانی کے پیش نظر استعارہ کیا گیا جو " خَفُصُ اُلجَانِبُ " سے حاصل نہیں ہوئے کیوں کہ اگر کوئی شخص اپنا پہلولیتی کی طرف ذرا بھی جھکا دے تو اس پر" پہلوکا جھکانا" صادق ہوجائے گا جب کہ مطلوب ہے کہ" پہلوکوز مین سے لگا دے۔ "اور ہی بات" پرندول' جیسے " جناح" ہوجائے گا جب کہ مطلوب ہے کہ" پہلوکوز مین سے لگا دے۔ "اور ہی بات" پرندول' بھیے " جناح" ہوجائے گا جب کہ مطلوب ہے کہ" پہلوکوز مین سے لگا دے۔ "اور ہی بات" پرندول' بھیے " جناح" بی ایک و کر سے پیدا ہوتی ہے۔ ۔ (بازو) کے ذکر سے پیدا ہوتی ہے۔

مبالغہ، جیسے اللہ تعالیٰ کا قول: (وَفَجَرُنَا الاَرُضَ عُیهُوناً القمر / ١٢) کہ اس کی حقیقت "وَفَجَرُنَا عُیُونَ الاَرُضِ "ہے۔" لیکن اگر اس معنی کی تعبیر اس معنی کی تعبیر اس معنی کی تعبیر اس جملے سے کی جائے تو اس میں وہ مبالغہ نہ ہوگا جو پہلے جملے میں ہے کیوں کہ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ یوری زمین چشموں میں بدل دی گئی۔

قرآن میں وارد کنا بیاورتعریض

کنایہ اور تعریض فصاحت و بلاغت کی انواع واقسام سے ہیں: کنایہ صریح سے بلیغ تر ہوتا ہے۔

اہل بیان کے نزدیک کنامہ: وہ لفظ ہے جس سے اس کالازم معنی مرادلیا جائے۔

كناييك چندطريقي بين:

[ا] قدرت كعظيم مون برتنبيه، جيسالله تعالى كقول: (هُوَ الَّذِى خَلَقَكُمُ مِّنُ نَّفُسٍ وَاحِدَةٍ ، الاعراف/ ١٨٩) مين "نفس واحدة "سے حضرت آدم كا كنابيہ ہے۔"وبى ہے جس فَرِّصِين ايك جان سے بيداكيا۔"

[7] تصریح کا ناپندیده ہونا، جیسے قرآن میں "ملامسة"، "مباشرة"، "افضاء"، "رفث " اور " دخول " سے جماع کا کنابیہ۔ اسی طرح (وَلٰکِنُ لاَّ تُوَاعِدُو هُنَّ سِرًّا، البقرة/ ٢٣٥) میں "سر " ہے جماع کا کنابیہ۔" ہاں ان سے خفیہ وعدہ نہ کررکھو۔"

[۳] بلاغت اورمبالغه کا قصر، جیسے اللہ تعالیٰ کا قول: ﴿ اَوَ مَنُ یُنَشَّوُافِی الْحِلْیَةِ وَهُوَ فِی الْحِصَامِ غَیرُ مُبِینٍ ، الزخرف / ۱۸) "اورکیا وہ جو گئے میں پروان چڑھے اور بحث میں صاف بات نہ کرے۔ "اس آیت میں ' دقیق امور ومعانی میں غور وفکر سے بے خبر، زینت و آرائش اور آرام و آسائش میں پرورش پانے والی "سے "نساء "(عور تول) کا کنامی کیا گیا۔ اگر خود لفظ "نساء "کوذکر کردیا جاتا تو اس سے اس مضمون کا اِشعار نہ ہوتا۔ یہال مراد فرشتوں سے اس کی نفی ہے۔ اور جیسے ارشاد باری ہے: ﴿ بَلُ يَدُهُ مَبُسُوطَتْنِ ، المائدة / ۲۶)" بلکہ اس کے ہاتھ کشادہ ہیں۔ "اس میں اللہ تعالیٰ کے بہت زیادہ جواد وکر یم ہونے سے کنامیہ ہے۔

[ المِعْتَ المَعْدَا خَصَار، جِسے: لفظ" فَعَلَ " ہے متعددالفاظ کا کنایہ۔ ارشاد خداوندی ہے: ﴿ لَبِعُسَ مَا كَانُوايَفُعَلُونَ ، المائدة / ٧٩) " ضرور بہت ہی برے کام کرتے تھے۔ "مثلاً اللہ کی نافر مانی ، مرکثی ، بری بات کرنا اور ایک دوسرے کو برائی سے نہ رو کنا۔ ایک اور جگہ ارشاد ہے: ﴿فَانُ لَّمُ تَفَعَلُوا وَلَى اَنْ اللّٰهُ وَالنَّارُ الَّتِي وَقُودُ هَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ، ] البقرة / ٢٤)" تو اگرتم نہ کرسکواور ہم کو رہے دیتے ہیں کہ تم ہرگز نہ کرسکو گے یعنی اگر قرآن جیسی کوئی سورہ نہ لاسکوتو اس آگ سے ڈروجس کا ایندھن لوگ اور پھر ہیں۔ "

[3] كى شى كانجام پر تنبيه، جيسے: ( تَبَّتُ يَدَا أَبِي لَهَبٍ ، المسد/١١١) كامطلب

ہے" ابولہب جہنی ہے جس کا انجام بے دھویں کا آگ کا شعلہ ہے" کیوں کہ ابو لھبکامعنی ہے "آگ کے شعلے والا" اور ظاہر ہے کہ بیصفت جہنمی کی ہے۔ اور جیسے ارشاد باری تعالی (حَمَّالَةُ الْحَطَبِ، فِی جِیدِهَا حَبُلٌ ، المسد/٤،٥[۱]) کا مطلب ہے" اس کی بیوی بہت چفل خور ہے الْحَطَبِ، فِی جِیدِهَا حَبُلٌ ، المسد/٤،٥[۱]) کا مطلب ہے" اس کی بیوی بہت چفل خور ہے جس کا انجام بیہ ہوگا کہ وہ جہنم کا ایندھن بنے گی اور اس کی گردن میں طوق بڑا ہوگا۔

تعریض کنایہ سے قریب ہے اور دونوں کے درمیان فرق دقیق اور دشوار ہے۔امام سیوطی نے فرمایا : علمانے کنامیہ اور تعریض کے درمیان فرق کے بیان میں جوعبار تیں لکھی ہیں وہ باہم قریب قریب ہیں۔

زمخشری نے کہا: کنامیہ بشی کوا یسے لفظ سے ذکر کرنا جس کے لیے وہ لفظ موضوع نہ ہو۔اور تعریض: ایبی شی کا ذکر کرنا جس سے دوسری ایبی شی پر دلالت ہو جسے تم نے ذکر نہ کیا ہو۔ سکا کی نے کہا: تعریض: وہ کلام ہے جوموصوف غیر مذکور کے لیے ذکر کیا جائے۔تعریض ہے بھی

ہے کہ کسی ایک کومخاطب کیا جائے اور مراددوسرے کولیا جائے۔

تعریض کی مثالیں، اللہ تعالیٰ کے قول: (وَرَفَعَ بَعُضَهُمُ دَرَجْتٍ ، البقرۃ / ۲۵۳) میں "بعضهم " ہے بطور تعریض محمد رسول اللہ تعالیٰ علیہ وسلم مراد ہیں اور اس کا سبب حضور کی قدر ومنزلت اور رفعت و بلندی کا اظہار ہے۔ یعنی " در جوں بلند کیا جانا" ایسا وصف ہے جس کا مصداق ان کے سواکوئی اور نہیں ہوسکتا، اس لیے نام لیے بغیر بھی وہ متعین ہیں۔

ارشاد باری تعالی: (وَمَالِیَ لَا اَعُبُدُ الَّذِی فَطَرَنِی ، یس / ۲۲[۲] میں تعریض کے طور پر "وَمَالَکُمُ لَا تَعُبُدُونَ "مراد ہے (تم کیوں نہ اس کی عبادت کروجس نے تمصیں بیدا کیا) دلیل اللہ تعالیٰ کا قول: "وَالَیٰهِ تُرُجَعُونَ " ہے۔ 'اورتم لوگ اس کی طرف پلٹائے جاؤگے۔' اسی طرح اللہ تعالیٰ کے قول: (ءَا تَّخِذُ مِنُ دُونِهِ الِهَةً ، یس/ ۲۳) میں بھی بطور تعریض " اَتَتَّخِذُونَ مِنُ دُونِهِ الْهَةً " الله الله قالی کے قول: (ءَا تَّخِذُ مِنُ دُونِهِ الْهَةً ، یس/ ۲۳) میں بھی بطور تعریض " اَتَتَّخِذُونَ مِنُ دُونِهِ الْهَةً " [۳] مراد ہے۔

صاف اور صرح بات یہ تھی کہ جن اصنام کوتم نے معبود بنارکھا ہے بیرب کے عذاب سے سمحیں نہیں بچا سکتے بلکہ یہ تمھارے جہنم رسید ہونے کا سبب بنیں گے۔لیکن اس طرح خطاب سے لوگ غضب ناک ہوجاتے اور کلمہ کت سننے کے لیے تیار نہ ہوتے ۔اس لیے مناسب ہوا کہ حق بات اس طرح سنائی جائے کہ وہ سننے ،غور کرنے اور ماننے کی جانب مائل ہوں تو دعوت حق یوں پیش کی: ''کیا

[1] پوری عبارت یوں ہے: سَیَصْلَی نَارًا ذَاتَ لَهَبِ ، وَامْرَ أَتُهُ حَمَّالَةَ الْحَطَبِ ، فِی جِیْدِهَا حَبُلٌ مِّنُ مَّسَدِ: اب وهنتا ہے لیٹ مارتی آگ میں وہ اور اس کی جورولکڑیوں کا گھا سر پراٹھاتی ، اس کے گلے میں کھجور کی چھال کارسًا۔[۲] میں کیوں نہ اس کی عبادت کروں جس نے مجھے پیدا کیا۔[۳] کیاتم لوگ اس کے سوااور خدا وَں کو مانو گے۔ میں خداکوچھوڑ کرا سے معبودوں کواختیار کروں گا کہ اگر رحمٰن مجھے کوئی تکلیف دینا چا ہے تو ان کی سفارش میرے کام نہ آئے ، نہ یہ مجھے اس کے عذاب سے نجات دے سکیں ''آ' ساری بات اپنے بارے میں بیان کی اور مقصد قوم کو مہدایت و تنبیہ ہے مگریداییا انداز ہے جو توم کو غضب کے بجائے توجہ اور غور وفکر کی واور مقصد قوم کو مہدایت و تنبیہ ہے مگریداییا انداز ہے جو توم کو غضب کے بجائے توجہ اور غور وفکر کی دوست میں ہے تیا تھی اس سے یہ اظہار ہوتا ہے کہ داعی اپنے لیے جس چیز کو باعث ہلاکت جانتا ہے اس سے قوم کو بچانا جا ہتا ہے۔

ارشاد خداوندی: (لَیْنُ اَشُرَ کُتَ لَیَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ، الزمر / ٦٥[٢]) میں خطاب تو نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے ہمراس سے غیر نبی مراد ہیں کیوں کہ شرعاً نبی سے شرک محال ہے۔

خبروانشا

ماہرین علم نحو وغیر ہم اور تمام اہل بیان کا مذہب سے ہے کہ کلام انھیں دوقسموں میں منحصر ہوتا ہے اوراس کی کوئی تیسری قشم نہیں ہوتی۔

خبر: وہ ہے جس میں صدق و کذب دونوں کا احتمال ہو، یا جس کی تصدیق و تکذیب ہوسکے۔ انشا: وہ ہے جوابیانہ ہولیعنی جس میں صدق و کذب کا احتمال نہ ہویا جو قابل تصدیق و تکذیب نہ ہو۔ خبر کا مقصد مخاطب کو فائدہ پہنچا نا ہوتا ہے۔

مجھی خبرامر کے معنی میں آتی ہے، جیسے: (وَالُوالِاثُ يُرُضِعُنَ اَولَادُهُنَّ حَوُلَيُنِ كَامِلَيُنِ ، البقرة / ٢٦٦ [٤]) اور (وَالُمُطَلَّقَتُ يَتَرَبَّصُنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلْثَةَ قُرُوءٍ ، البقرة / ٢٦٦ [٤]) ان دونوں مالوں میں یہ ضعن اور یتر بصن خبر ہیں مگرامر لِیُرُضِعُنَ اور لِیَتَرَبَّصُنَ کے معنی میں ہیں۔

کبھی نہی کے معنی میں آتی ہے، جیسے: ( لَا يَمَشُهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ ، الواقعة / ٧٩) میں لایمسه مضارع منفی ،خبر ہے لیکن یہال نہی یعنی لا یَمَشَّه کے معنی میں ہے۔ 'اس (قرآن) کونہ چھوکس مگریا کولئے''

مَّنْ عَلَى وَعَاكِمْ عَنْ مِينَ آتى ہے، جیسے: (وَإِيَّاكَ نَسُتَعِينُ ، الفاتحة /٥٥٥) ميں نستعين خبر عِمَّر اَعنَّا (ہمارى مدوفر ما) كِمعنى ميں ہے جودعا كے ليے ہے۔

، کمجی وعامے ضرر (وعامے بد) کے معنی میں آتی ہے، جیسے: ﴿ تَبَّتُ يَدَا اَبِي لَهَبٍ وَّتَبَّ، سورة الهب/١) میں تبت خبر ہے جو یہاں بدوعا کے لیے مستعمل ہے اسی لیے معنی ہے: "تباہ

<sup>[</sup>ا] اسمل آیت کریمداس طرح ہے: مَ آتَخِذُ مِنُ دُونِهِ اللِهَ أِن يُرِدُنِ الرَّحُمٰنُ بِضُرٍ لَّا تُغُنِ عَنِى شَفَاعَتُهُمُ شَيْئًا وَ لَا يُنْفِذُونِ. [ا] ميرى ان حوال كي من اگرتو شرك كرے گاتو تيراعمل ضرور اكارت موجائے گا۔[س] اور مائيں اپنی اولا وكو پورے دوسال دودھ پلائيں۔ [ا] اورطلاق والى عورتيں اپنے آپ كوتين حيضوں تك روك رہيں۔[۵] اور ہم تجھى سے مدوطلب كرتے ہيں۔

ہوجائیں ابولہب کے دونوں ہاتھ اور وہ تباہ ہوہی گیا۔' ای طرح: ( عُلَّتُ آیٰدِیُهِمُ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا المائدۃ /٦٤) میں علت خبر ہے جو بدوعا کے آئی ہے۔معنی ہے''ان (یہودیوں) کے ہاتھ باندھے جائیں اوران پراس کہنے سے لعنت ہے۔''

کچھلوگوں نے ( حَصِرَتُ صُدُورُ هُمُ ، النساء / ۹۰ کوبھی اسی قبیل سے قرار دیا ہے۔ چناں چہانھوں نے کہا: بیان پراس بات کی بددعا ہے کہ وہ اُحُد کی جنگ سے تنگ دل اور اس سے عاجز ودر ماندہ رہیں۔

### فصل

انثاکی ایک قتم استفهام ہے۔ استفهام کا لغوی معنی طلبِ فہم ہے ۔ لیکن یہاں استفہام: «کسی بات یا چیز کے بارے میں دریافت کرنے" کے معنی میں ہے۔ اس کے ادوات رہے ہیں: همزه، هَلُ، مَا، مَنُ، أَيُّ، كَمُ، كَيُفَ، أَيُنَ، أَنِّى، مَتَىٰ، اَيَّانَ ،

استفہام متعدد معانی کے لیے آتا ہے

[۱] انکار: اس میں استفہام کامعنی نفی ہوتا ہے اور اس کا مابعد منفی ہوتا ہے۔ اسی لیے اس کے ساتھ اِلّا تا ہے، جیسے بیار شادر بانی: ﴿ فَهَلُ يُهُلَكُ اِلَّا الْقَوْمُ الْفُسِقُونَ • الاحقاف / ٣٥) "ہلاک نہیں کیے جائیں گے مگرنا فرمان ' ﴿ وَهَلُ نُجَاذِی اِلّا الْکَفُورَ • سبأ /١٧) "اور ہم سزانہیں دیتے مگرنا شکر ہے و۔''

اسى ليے الله تعالی ك قول: ( فَمَنُ يَّهُدِئُ مَنُ اَضَلَّ اللهُ وَمَالَهُمُ مِّنُ نَصِرِينَ، الروم اله ٢٩) ميں جمله منفى "وما لهم من نَصِرِين "كا مَن استفهاميه پرعطف كيا گيا ہے۔ معنی ہے: "نه انھیں كوئی ہدایت و سے سكتا ہے جنھیں الله گراه كرد سے اور نه ان كاكوئی حامی ومددگار ہوسكتا ہے۔ "راَنُوْمِنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ الْاَرُ ذَلُونَ ، الشعراء / ١١١) "ہم تم پر ايمان نہيں لائيں گے جب كة تمار سے ساتھ كمينے ہيں د' راَنُوْمِنُ لِبَشَرِ مِّمُلِنا، المؤمنون / ٤٧) " (بنی اسرائیل) بولے ہم اپنے جیسے دوآ دمیوں ( موی و فی ارون) پر ايمان نہيں لائيں گے۔ "راَمُ لَهُ الْبَنْتُ وَلَكُمُ الْبَنُونُ ، الطور / ٣٩) " يہيں ہوسكتا كه اس كو بيٹياں اور تم كو بيٹے ہوں۔ "، (اَلَّكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ الْاَنْشُى ، النجم / ٢١) " يہيں ہوسكتا كه تم كو بيٹيا اور بيٹي ہوں۔ "، (اَلَّكُمُ الذَّكَرُ وَلَهُ الْاَنْشُى ، النجم / ٢١) " يہيں ہوسكتا كه تم كو بيٹا اور اس كو بيٹي ہو۔ "راَشَهِدُوا خَلْقَهُمُ ، الز خرف / ١٩) "ان كو بيدا كرتے وقت وہ حاضر نہ تھے۔ "

اییابہت ہوتا ہے کہ استفہام کے ساتھ تکذیب (جھوٹ قرار دینے) کامفہوم بھی موجود ہوتا ہے اور ماضی میں "لم یکن " اور مستقبل میں "لایکون " کے معنی میں ہوتا ہے، جیسے: (اَفَاصُفْکُمُ رَبُّکُمُ بِالْبَنِیْنَ وَاتَّحَدَ مِنَ الْمَلْئِکَةِ اِنَاتًا ، الاسراء / ، ٤) "ایسانہیں ہوا کہ تمھارے رب نے تم

کر بیٹے چن دیے اور اپنے لیے فرشتوں سے بیٹیاں بنا ئیں۔ '(اَنْکُوِمُکُمُوهَا وَاَنْتُمُ لَهَا کُوهُونَ ،

هود / ۲۸) "اییانہیں ہوگا کہ ہم اسے (جمت کو) تمھارے گلے چپیٹ دیں حالاں کہتم بیزار ہو۔''

مود / ۲۸) تاتو پیخ علی سرتق لیع بھی کہ اوا سے جسس داؤہ ہے۔' یَا اُونِ کُن دِ طُول "کیا تو نے میراحکم

[۲] توتیخ، اسے تقریع بھی کہاجاتا ہے۔ جیسے: (اَفَعَصَیْتَ اَمُرِیُ، طَهِ) "کیا تونے میراحکم نہ مانا۔" (اَتَعُبُدُونَ مَاتَنُحِتُونَ ، الصافات / ۹٥) "کیا اپنے ہاتھ کے تراشوں کو پوجتے ہو۔ " (اَتَدُعُونَ بَعُلًا وَّتَذَرُونَ اَحُسَنَ الْحُلِقِیْنَ ، الصافات / ۲۵) "کیا بعل کو پوجتے ہواور چھوڑتے ہوسب سے ایجھے پیدا کرنے والے اللہ کو۔ "

تونیخ زیادہ تر کسی ثابت شدہ امر میں واقع ہوتی ہے۔ لیمنی کوئی کام کسی سے واقع ہوا ،اس پر اسے تو بخ کی گئی جیسے سابقہ مثالیں۔

تونیخ بھی کسی ایسے کام کوچھوڑ دینے پر بھی ہوتی ہے جے کرنا چاہیے تھا، جیسے بیمثالیں: (اَوَ لَهُ نُعَمَّرُ کُهُ مَّا یَتَذَ کَّرُ فِیُهِ مَنُ تَذَکَّرَ ، فاطر /٣٧)" اور کیا ہم نے شمصیں وہ عمر نہ دی تھی جس میں سمجھ لیتا جے سمجھنا ہوتا۔" (اَلَهُ تَکُنُ اَرُضُ اللهِ وَاسِعَةً فَتُهَا جِرُوافِیُهَا ، النساء ۸ ۹۷) " کیا اللّٰد کی زمین کشادہ نہیں تھی کہ اس میں ہجرت کرجاتے۔"

[۳] تقریر: مخاطب کوکسی ایسے امر کے اقرار واعتراف پر برا نگیختہ کرنا جواس کے نز دیک یقینی طور پر ثابت شدہ ہو۔

تقریر کے ساتھ کلام، مُؤ جُبُ یعنی مثبت ہوتا ہے اس لیے اس پرصر تکے موجُب اور اس کا صریح موجُب پر عطف کیا جاتا ہے۔

اول کی چند مثالیں: (الّهُ مُشُرَحُ لَكَ صَدُركَ ، وَوَضَعُناعَنُكَ وِزُرَكَ ، السّر ح/۱)" كيا ہم نے تمحار اسينه کشاده نه کرديا اورتم سے تمحار ابوجھا تارديا" يعنی ہم نے تمحار اسينه کشاده کرديا اورتم سے تمحار ابوجھا تارديا" يعنی ہم نے تمحار اسينه کشاده کرديا۔ (اللّه بَجدُكَ يَتِينُهُ افَاوٰی ، وَوَجدَكَ ضَالاً فَهَدٰی ، الضحی / ۲)" کيا اس (الله) نے تمحيس (اے بی) يتم نه پايا پھر جگه دی اور تمحيس اپنی محبت ميں خودرفته پايا تو اپنی طرف راه دی يعنی اس نے تمحيس يتم پايا۔ (اللّه يَجْعَلُ حَيْدَهُمُ فِي تَضُلِيلُ ، وَاَرُسَلَ عَلَيْهِمُ طَيْرًا اَبَابِيلَ ، الفيل / ۲،۲)" کيا ان کا داؤں تا ہی میں ڈالا۔ "

دوم كى مثال: (أَكَذَّ بُتُمُ بِالْيِتِي وَلَمُ تُحِيطُوا بِهَاعِلُمًا · النمل / ٨٤) "الله تعالى فرمائ كا: كياتم في ميرى آيتين جعلائين حالان كتمصين ان كابورايقين تقاء"

جر مانى ن إس آيت كريم و و جَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيُقَنَّتُهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلُمًا وَ عُلُوًا ، النمل / ١٤ [1]

<sup>[</sup>ا]ادر علم اورتكبر سے ان (آ يوں ) كے منكر ہوئے حالاں كەان كے دلوں ميں ان كاليقين تھا۔

کی طرح قرار دیا ہے اس لیے بیمثال[اُکَدُّبُتُمُ ،النے]ان کی اسی تقریر و تحقیق پربینی ہے۔ استفہام تقریر کی حقیقت انکارنفی ہے۔نفی صراحة مذکور ہے،اس پراستفہام براےانکارآیا تو نفی کی نفی ہوئی اورنفی کی نفی اثبات ہوتی ہے اس طرح اس استفہام سے تقریر واثبات کامعنی حاصل ہوتا ہے۔

ايسے استفہام تقریر کی مثالیں:

الله تعالیٰ کا قول: (سَیَقُولُ السُّفَهَاءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلَٰهُمُ عَنُ قِبُلَتِهِمُ الَّتِی کَا نُوٰا عَلَيْهَا، البقرة / ١٤٢) تعجب اوراستفهام حقیقی دونوں کا اختال رکھتا ہے۔ ''عنقریب لوگوں میں سے جہلا کہیں گے کہ ان مسلمانوں اوران کے نبی کوکس بات نے ان کے اس قبلہ سے پھیردیا جس کی طرف نماز میں وہ رخ کیا کرتے تھے۔''

[3] عمّاب، جيسار شاد خداوندى: (اَلَمُ يَأْنِ لِلَّذِينَ الْمَنُوا اَنُ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمُ لِذِكْرِ اللهِ ، الحديد/١٦) "كيا بيان والول كوابھى وه وقت نه آيا كه ان كول جهك جائيں الله كى ياد كے ليے۔ "لحديد/١٦) "كيا بيان والول كوابھى وه وقت نه آيا كه ان كول جهك جائيں الله تعالى عليه وسلم كو لطيف ترين عمّاب وه ہے جس ميں الله تعالى نے خير خلق محمد رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم كو خطاب كيا ہے۔ فرما تا ہے: (عَفَا اللّهُ عَنْكَ ، لِمَ اَذِنْتَ لَهُمُ ، التوبة /٤٣) "الله نے تصميں معاف كرديا ، تم نظاب الله عند كيول دى۔ "

[۱] تذکیر(یادوہانی): (اس میں ایک طرح کا اختصار بھی ہوتا ہے) جیسے ذیل کے ارشادات ربانی:

(اَلَمُ اَعُهَدُ اِلَیٰکُمُ یَبَنِیُ ادَمَ اَلَّا تَعُبُدُ وا الشَّیطُنَ ، یس /۲۰) "اے اولا دا دم! کیا میں فے تم سے عہد نہ لیا تھا کہ شیطان کو نہ پوجنا ۔ ' (اَلَمُ اَقُلُ لَّکُمُ اِنِّیُ اَعُلَمُ غَیْبَ السَّمَوٰتِ وَالْاَرُضِ ، البقرة / ۳۳) ''کیا میں نے تم سے نہ کہا تھا کہ میں آسانوں اور زمین کی ڈھی چھی تمام چیزوں کو جانتا ہوں۔ ' (هَلُ عَلِمُتُمُ مَا فَعَلَتُمُ بِیُوسُفَ وَاَخِیْهِ ، یوسف / ۸۹)" کچھ جرہے کہ تم فی ایسف اور اس کے بھائی کے ساتھ کیا کیا تھا۔''

[2] فخر كرنا، جيسے: ( اَلَيُسَ لِيُ مُلُكُ مِصُرَ ، الزخر ف/٥) فرعون نے كہا: "كيا مير ب پاس مصر كى با دشاہت نہيں ہے۔ "بيہ بات اس نے بطور فخر ومباہات كهي تقى۔

[^] تفخیم اور عظمت دکھانا، جیسے: (مَا لِ هذَا الْکِتْبِ لَا یُغَادِرُ صَغِیْرَةً وَّلَا تَبِیُرَةً الَّا الْکِصْهَا الْکَهْفُ اللهِ اللهُ اللهُ

[9] تہویل اور ڈرانا، جیسے: (اَلُحَاقَة '،مَا الْحَاقة ،الحاقة /۲،۱) وه (قیامت) حق ہونے والی کیسی [مولی کو بیان کرنے ہونے والی کسی [مولی کو بیان کرنے اور اس سے ڈرانے کے لیے ہے۔ '(اَلْقَا رِعَهُ مَاالُقَارِعَهُ ، القارعة /۲،۱) دل دہلانے والی، کیا [مولی وه دل دہلانے والی۔ کیا [مولی وه دل دہلانے والی۔ کیا [مولی وه دل دہلانے والی۔ کیا آمول وہلانے والی۔ کیمی کیا آمول وہلانے والی۔ کیا آمول وہلانے والی۔ کیا آمول وہلانے والی۔ کیمی کیا میں کے۔

[1] برعكس تخويف يعنى آسان اور بلكا دكهانا ، جيسے: (وَمَاذَاعَلَيُهِمُ لَوُامَنُوا بِاللّٰهِ وَالْيَوُمِ اللّٰهِ وَالْيَوْمِ اللّٰهِ وَالْيَوْمِ اللّٰهِ وَالْيَوْمِ اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ وَاللّٰهِ و

[اا] تهديداوروعيد (بركانجام كي وهمكي دينا)، جيسے: (اَلَمُ نُهُلِكِ الْأَوَّلِيُنَ ، المرسلات/١٦) "كياہم نے الكے زمانہ والوں كوہلاكنہيں كيا۔"

[۱۲] تسوید: بیا یسے استفہام میں ہوتا ہے جوایہ جملے پر داخل ہوجس کی جگہ مصدر کا آناصیح ہو، جیسے: (سَوَا " عَلَيْهِمُ ءَ ٱنْذَرُ تَهُمُ اَمُ لَمُ تُنُذِرُهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ، البقرة (٦) "ان کے لیے برابر ہے آیاتم انھیں ڈراؤیانہ ڈراؤوہ ایمان نہیں لائیں گے۔"

[۱۳] امر، جیسے: (ءَ اَسُلَمُتُمُ ال عمران / ۲۰) "کیاتم اسلام لائے " یعنی اسلام لاؤ۔ (فَهَلُ اَنْتُمُ مُنْتَهُونَ المائدة / ۹۱) "کیاتم باز آنے والے ہو " یعنی باز آجاؤ۔ (اَتَصْبِرُونَ الفرقان / ۲۰) "کیاتم صبر کرو گے " یعنی صبر کرو۔

الفرقان/ه في الفرقان/ه في الفرقان/ه في الفرقان من الفرقان من الفرقان الفرقان

[10] ترغیب، جیسے: (مَنُ ذَالَّذِی يُقُرِضُ اللَّهَ قَرُضًا حَسَنًا، البقرة / ٢٥، الحديد/١١) " كُولَى جو الله كو قرض حسن وے ــ" (هَلُ اَدُلُّكُمُ عَلَى تِجَارَةٍ تُنُجِيُكُمُ مِّنُ عَذَابِ الْكُيْمِ، الصف/١٠) " كيامين بتا دول وه تجارت جو تحصين در دناك عذاب سے بچالے ــ" الْهُمِ، الصف/١٠) " كيامين بتا دول وه تجارت جو تحصين در دناك عذاب سے بچالے ــ"

[21] دعا: یہ بھی نہی کے مانند ہے لیکن دعا فروتر کی برتر سے ہوتی ہے، جیسے: (اَتُهُلِکُنَا بِمَا فَعَلَ السَّفَهَاءُ مِنَّا، الاعراف/٥٥) " کیا تو ہمیں اس کام پر ہلاک فرمائے گا جو ہمارے ب عقلوں نے کیا''یعنی ہمیں ہلاک نہ فرما۔

[10] استرشاد (رہنمائی طلب کرنا)، جیسے: (اَتَجُعَلُ فِیْهَامَنُ یُّفُسِدُ فِیُهَا، البقرۃ (۳۰) "
''کیا ایسے کو (نائب) کرے گا جواس (زمین) میں فساد پھیلائے گا'' یعنی اس سلسلے میں ہم تیرلا میں اسلسلے میں ہم تیرلا میں اسلسلے میں ہم تیرلا میں ہم ایت ورہنمائی جا ہتے ہیں کیوں کہ تیرے بتائے بغیراً دم اوران کی اولا دکی نیابت کی حکمت ہمیں ہم میں نہیں آسکتی۔

ادوات استفہام مٰدکورہ بالامعانی کےعلاوہ اور بھی معانی کے لیے آتے ہیں۔

فصل

انثا کی ایک قتم ''امر''ہے۔ امر:ایسے فعل کی طلب کو کہتے ہیں جو کف یعنی ترک نہ ہو۔

اس کے صینے افعک اور لِیَفُعَل ، ہیں ۔ یہ ایجاب میں حقیقت ہیں ، جیسے: (وَاقِبُهُوا الصَّلُوةَ ، البقرة / ٤٣) ''نماز قائم کرو' یعنی اقامت نمازتم پر واجب یعنی فرض ہے۔ (فَلَیُصَلُوا الصَّلُوةَ ، البقرة / ٤٣) ''تووہ تمھارے ساتھ نماز پڑھیں' یعنی ان پڑتھارے ساتھ نماز پڑھنا واجب العین فرض ہے۔ یعنی فرض ہے۔

امرمجاز أدوسرے چندمعانی کے لیے بھی آتا ہے:

[1] ندب، جیسے: ﴿ وَإِذَاقَرَأْتَ الْقُرُانَ فَاسُتَعِذُ بِاللّهِ مِنَ الشَّيُطْنِ الرَّحِيْمِ ، النحل (٩٨) "جب قرآن پڑھوتو مردود شیطان سے خداکی پناہ لو۔ 'مردود شیطان سے ابتداے قراءت کے وقت استعاذہ مندوب ہے۔

[۲] اباحت، جیسے: (وَالَّذِینَ یَبُتَغُونَ الْکِتْبَ مِمَّامَلَکَ اَیَمنُکُمُ فَکَاتِبُوهُمُ ، النور ۳۳/)
"اورتمارے ہاتھ کی مِلُک باند بوں اور غلاموں میں سے جو یہ چاہیں کہ کچھ مال کمانے کی شرط پر آھیں آزادی لکھ دوتو لکھ دو' نیعنی آزادی لکھ دینامباح ہے۔

امام شافعی رحمہ الله تعالی نے تصریح فرمائی که یہاں صیغهٔ امر "کاتبوا" اباحت کے لیے ہے۔ اور جیسے: ﴿ وَإِذَا حَلَلُتُمُ فَاصُطَادُوا ﴿ المائدة / ٢ ﴾ "اور جب احرام سے نکلوتو شکار کرو' یعنی شکار کرنا میاح ہے۔

[<sup>۳</sup>] پست کی بلندوبالا سے دعا کرنا، جیسے: (رَبِّ اغُفِرُ لِیُ الاعراف / ۱۵۱، ص/۳۵) "اے میرے رب مجھے بخش دے۔"

عذاب)'' چکھ، ہاں ہاں تو ہی بڑاعزت والا کرم والا ہے۔''

''ملائکہ بیکلمہ، اہانت وتذلیل کے لیے کہیں گے، کیوں کہ ابوجہل کہا کرتا تھا کہ بطحامیں، میں بڑاعزت والا کرم والا ہوں، اس کوعذاب کے وقت بیطعنہ دیا جائے گا۔ (خزائن العرفان)

[٢] تَسْخِيرِ يَعِنْ تَذْكِيل، جِيسے: (كُونُو أَقِرَدَةً خُسِئِيُنَ، البقرة / ٦٥، الاعراف/١٦٦)

"بندر ہوجاؤد تکارے ہوئے۔"

شہرایلہ کے بنی اسرائیل کوایک حالت سے دوسری حالت کی طرف منتقل کرنے کی تعبیراس لفظ سے انھیں ذلیل کرنے کے تعبیراس لفظ سے انھیں ذلیل کرنے کے لیے ہے۔ یوں تسخیرا ہانت سے انھیں دلیل کرنے کے لیے ہے۔ یوں تسخیرا ہانت سے انھیں ہوتی ہے۔

[2] تعجیز، جیسے: ﴿ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِّنُ مِّتُلِهِ ، البقرة / ٢٣) "تواس نازل ہونے والے قرآن جیسی ایک سورہ ہی لے آؤ۔ ''کیوں کہ اس سے مراد کتاب اللی کے مُنزَّ لُ مِنَ اللہ ہونے میں شک کرنے والوں سے قرآن جیسی کوئی سورہ بنانے کا مطالبہ نہیں ہے بلکہ ان کے عجز ودر ماندگی کا اظہار ہے۔

[ ١٨ متنان؛ (احسان جمّانا)، جيسے: (وَهُوَ الَّذِيُ ٱنْشَأَ جَنَّتٍ مَّعُرُوُشْتٍ وَغَيْرَ مَعُرُوُشْتٍ وَّالنَّخُلَ وَالزَّرُعَ مُخْتَلِفًا ٱكُلُهُ ،وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُتَشْبِهًا وَّغَيْرَ مُتَشْبِهٍ ، كُلُوا مِنُ ثَمَرِهِ إِذَا آتُمَرَ · الانعام/١٤٢)"اوروہی ہے جس نے پیدا کیے کچھ زمین پر چھیے ہوئے ( تعنی نگیوں پر قائم کیے ہوئے مثل انگور وغیرہ کے )اور کچھ بے چھیے اور کھجوراور کھیتی جس میں رنگ رنگ کے کھانے (لعنی رنگ اور مزے اور مقدار اور خوشبومیں باہم مختلف) اور زیتون اور انارکسی بات میں ملتے (مثلاً رنگ میں یا پتوں میں )اورکسی میں الگ (مثلاً ذا کقہ اور تا ثیر میں ) کھاؤاس کا کچل جب کچل لائے ( کنز الایمان مع خزائن العرفان) اس آیت کریمه میں " کلوا من شمرہ "امتنان کے لیے ہے۔ [9] تعجب دلانا، جيسے: (أَنظُرُ كَيُفَ ضَرَبُوا لَكَ الْأَمُثَالَ، الاسراء/ ٤٨) " ويكھو! انھول

نے شمصیں کیسی تشبیهیں دیں' لعنی ایسی تشبیهیں تعجب خیز ہیں۔

[10] تسويد، جيسے: (فَاصُبِرُوا أَوُ لَا تَصْبِرُوا الطور /١٦) "توصر كرويانه كرو" يعنى صبر كرنا اور نہ کرنا دونوں تمھارے لیے برابر ہیں کیوں کہ آتش جہنم سے تنھیں بھی بھی کسی صورت میں بھی چھٹکارانہیں ملےگا۔

[11] ارشاد، جيسے: (وَأَشُهِدُوا إِذَاتَبَايَعُتُمُ • البقرة /٢٨٢) "اور جب خريد وفروخت كروتو گواه کرلو\_''

[17] احتقار، (حقير مجصنا)، جيسے: (اللَّقُوا مَاأَنتُهُم مُللَّقُونَ ، يونس / ٨٠) جب جادوگرآئے (تو)ان سے حضرت موسی نے کہا:'' ڈالو جوشمصیں ڈالنا ہے۔''لعنی اینے رہنے اور شہتیر وغیرہ زمین پر ڈالواور جوجا دوشمصیں کرنا ہوکرو، پیمیرے نز دیک نہایت حقیراور معمولی چیزیں ہیں۔

[١٣] انذار، جيسے: ﴿ قُلُ تَمَتَّعُوافَانَ مَصِيرَكُمُ إِلَى النَّارِ • ابراهيم/٣٠) " تم فرماؤ! الوہیت میں بتوں کوشریک کرنے والو ( دنیامیں کچھ ) برت لواس لیے کتمھاراانجام کارجہنم ہے۔'' [18] اكرام، جيسے: (أدُخُلُوهَا بِسَلْم ، الحجر/) "جنت ميں داخل موسلامتی كے ساتھ-" [10] انعام يعنى نعمت كى ياود بانى ، جيسے: (كُلُوا مِمَّارَزَقَكُمُ اللهُ ، الانعام /١٤٢) "الله كى دی ہوئی روزی میں سے کھاؤ۔''

[17] تكذيب (جهوك كوظام كرنا)، جيسے: (قُلُ فَأْتُوا بِالتَّوْرَاةِ فَاتُلُوهَاإِنْ كُنْتُمُ صَدِقِيُنَ • ال عمران/٩٣) "تم فرماؤ! (اے يہوديو!) توريت لاكراہے پڑھوا گرتم سيج ہو۔''ليكن وہ توريت لانے کی ہمت نہ کر سکے یوں ان کا پیجھوٹ آشکارا ہو گیا کہ حضرت ابراہیم اونٹ کا گوشت اور دورھ نبيس كمات ييت تھے۔ (قُلُ هَلُمَّ شُهَدَاءَ كُمُ الَّذِيْنَ يَشُهَدُونَ أَنَّ اللَّهَ حَرَّمَ هذَا، الانعام

۱۵۱) "تم فرما وَالا وَاپنے وہ گواہ جو گواہی دیں کہ اللہ نے اِسے حرام کیا۔'' کفار نے چو پایوں کی چند قسمیں حرام کر رکھی تھیں اوران کی حرمت کی نسبت وہ اللہ کی طرف کرتے تھے اس پران سے گواہ طلب کیے گئے لیکن وہ انھیں پیش نہ کر سکے یوں ان کا دعوی جھوٹا اور بے بنیا د ثابت ہوا۔

[2] مشورہ، جیسے: ﴿فَانُظُرُ مَا ذَا تَرْی، الصافات/١٠٢)" اب تو دکھے تیری کیا را ہے۔ "یہاں حضرت ابراہیم، اپنے فرزندار جمند حضرت اسمعیل کومشورہ دے رہے ہیں کہ اپنے ذرج کے جانے کے متعلق غور کرلوکہ تمھاری کیارا ہے ہونی جانے کے جانے کے متعلق غور کرلوکہ تمھاری کیارا ہے ہونی جانے ہے۔

[10] اعتبار (عبرت عاصل كرنا)، جيسے: (أَنْظُرُوا اِلَى ثَمَرِهِ إِذَاآتُمَرَ الانعام / ١٠٠) "اس كا كِيل ديكھوجب يھلے۔"

فصل

انشا کی دوسری شم نہی ہے: نہی:کسی فعل سے بازر ہنے کی طلب کرنا۔

اس کاصیغه لا تَفُعلُ ہے جو ترکیم میں حقیقت ہے۔ اور مجاز أچند معانی کے لیے آتا ہے: [1] کراہت ، جیسے: ﴿ وَلَا تَمُشِ فِي الْاَرُضِ مَرَحًا ﴿ الاسراء /٣٧ ، لقمان /١٨) "اور زمین پر تکبروخود نمائی سے اترا تا ہوامت چل۔ "

[٢] وعا، جيسے: (رَبَّنَالَا تُزِعُ قُلُوبَنابَعُدَ إِذُ هَدَيْتَنَا ١٠ل عمران/٨) "اے مارے رب! نعمت ہدایت سے سرفراز کرنے کے بعد ہمارے دلٹیڑ ھے مت کر۔"

[٣] ارشاد، جیسے: (لَا تَسُئَلُوا عَنُ اَشُیاءَ اِنُ تُبُدَ لَکُمُ تَسُوُّکُمُ ، المائدة / ١٠١) "12 ایمان والو! ایسی با تیس نه پوچهوجوتم پر ظاہر کی جا ئیں توسمیں بری لگیں۔"

[3] اختقار اور تقلیل (قلیل دکھانا) ،جیسے: (لَا تَمُدَّنَّ عَیْنَیُكَ اِلَی مَا مَتَّعُنَا بِهِ اَزُوَاجًا مِّنْهُمُ ، الحجر /۸۸،طه/۱۳۱) "اپنیآنکھاٹھا کراس چیز کونہ دیکھو جو ہم نے ان کے کچھ جوڑوں کو برتنے دی' بعنی وہ بہت حقیر اور لیل ہے اس لاکق نہیں کہ آنکھاٹھا کراہے دیکھا جائے۔

[٢] بيانِ عاقبت وجزائ خير، جيسے: (وَلَا تَحْسَبَنَّ الَّذِيْنَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ اَمُوَاتَّابَلُ اَحْسَانٌ اللهِ اَمُوَاتَّابَلُ اللهِ اَمُوَاتَّابَلُ اللهِ اَمُوَاتَّابَلُ اللهِ اَمُوَاتَّابَلُ اللهِ اَمُوَاتَّابَلُ اللهِ اَمُوَاتَّابَلُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الل

ہیں''یعنی جہاد کاانجام خیرزندگی ہےموت نہیں۔

[2] ياس ونااميرى، جيسے: (لَا تَعُتَذِرُوا قَدُ كَفَرُتُهُ بَعُدَ إِيُمْنِكُمُ . التوبة /٦٦، ٩٤، التحريم/٧)"بہانے نہ بناؤتم ايمان لانے كے بعد مرتكب كفر ہو گئے" بعنی تمھارے بہانے قبول نہيں کیے جائیں گے ہتم اس سے مایوس اور ناامید ہوجاؤ۔

[^] المانت، جيسے : (اِخْسَوُّافِيُهَاوَلَا تُكَلِّمُون المؤمنون /١٠٨) رب فرمائ گا: '' د تکارے پڑے رہواس (جہنم ) میں اور مجھ سے بات نہ کرؤ۔''

فوارځ سور

الله تعالی نے قرآن کی سورتیں دس قتم کے کلام سے شروع فرمائی ہیں جن سے کوئی سورہ خارج نہیں۔

# نوع اول: الله كي ثنا

حمد یا یج سورتوں میں نفاتحہ،سورہ نمبرا⊕انعام،س۲۔ © کہف،س ۱۸ ©سبا،س۳۴ فاطرس ۲۵۰

تبارك دوسورتول مين: نفرقان، س٢٥٠ كلك، س٧٤

تسبيح سات سورتول مين: بجعه ١٢٠ وتغابن، ١٢٠ وحديد، ١٥٥ ﴿حشر، ١٩٥٠ تغابن، ١٨٠ ﴿ حديد، ١٥٥ ﴿ حشر، ١٩٥٠

@صف،س ۲۱ ﴿اعلى ،س۸۷ ﴿اسراء،س١١

نوع دوم: حروف تهجی انتیس سورتوں میں:

الرياني شورتول مين: ١٠ يونس، ١٠ ١٠ جود، ١١ هيوسف، ١٢ ١٠ الرابيم، ١٨ الريانيم @حجر ہیں ۵ ا

الم جهسورتول مين: ⊕بقره، س٢ ﴿ آل عمران، س٣ ﴿ عَنكبوت، س٢٩ ﴿ وم، س٣٠ ⊙لقمان، س ۳۱ ⊘سجده،س۳۲\_

المر *رعد، س١٣ مين*.

المص اعراف،س ميس ـ

خم سات سورتوں میں : ⊙مومن ،س ۴۰ ⊕ حم السجدہ ،س ۴۱ ⊕شوریٰ ،س ۴۲ ﴿ زخرف، س ۲۳ ﴿ وخان، س ۲۸ ﴿ جاثيه، س ۲۵ ﴿ احقاف، س٢٧ \_

> ص ص،س ۲۸ میں۔ طس تمل س٢٧ ميں۔

طسم دوسورتوں میں: شعرائ ۲۲ شفض س ۲۸۔ طه طه مهر ۲۰ میں۔ ق ق می ۵ میں ن قلم س ۲۸ میں

کھیعص مریم،س19 میں۔ یس کیس ہس۳۲ میں۔

نوع چهارم: خبری جملة تنگیس سورتوں میں: ﴿انفال، س۸ ﴿ توبه، س٩ ﴿ مُحل، س١١ ﴾ ﴿ انفال، س۸ ﴿ توبه، س٩ ﴿ مُحل، س١٢ ﴾ ﴿ انفال، س٨ ﴿ فَتْحَ، س٨ ﴾ ﴿ قَرى، س٣٥ ﴾ ﴿ انفال، س٨ ﴾ ﴿ فَتْحَ، س٣٥ ﴾ فقر، س٣٥ ﴾ ﴿ انفال، س٣٥ ﴾ فقر، س٣٥ ﴾ ﴿ مُعلى مناك ﴿ الله على مناك ﴿ الله مناك ﴾ منارج، س٤٠ ﴿ الله مناك ﴾ فيامه، س٤٠ ﴾ ﴿ الله مناك ﴾ أن مناك ﴾ أن مناك أن الله مناك ﴾ ﴿ الله مناك ﴾ أن مناك أن مناك أن مناك ﴾ أن مناك أن

نوع پنجم: پندره سورتول میں قتم۔

[ا] صافات، س ٣٥ ميں فرشتوں كى ، [٣،٣] بروج ، س ١٨٥ اور طارق ، س ١٨٥ ميں افلاك يعني آسانوں كى اور چھسورتوں ميں افلاك كے لوازم كى قتم ہے۔ چناں چہ [٣] نجم ، س٥٩ ميں رئيا كى [۵] فجر ، س ١٨٩ ميں دن كے ابتدا كى [٢] تشمس ، س ١٩ ميں دن كى نشانى كى [٤] ليل ، س ١٩ ميں دن كے ايك جھے كى [٩] اور عصر ، س ١٠٠ ميں دن كے ايك جھے كى [٩] اور عصر ، س ١٠٠ ميں دن كے آخرى جھے كى ياپور نے زمانے كى قتم ہے ۔ [١٠١١] ذاريات ، س ١٥ اور مرسلات ، س ١٥ ميں ہوا كى قتم ہے جو خود بھى آئھيں قتم ہے جو چو چاروں عناصر ميں سے ايك ہے ، (١٢) طور ، س ١٥ ميں خاك كى قتم ہے جو خود بھى آئھيں عناصر ميں سے ايك ہے ۔ [١١] تين ، س ٩٥ ميں نبات (درخت) كى [١٦] نازعات ، س ٢٥ ميں حوان ناطق كى [١٥] اور عاديات ، س ٢٥ ميں جو پايوں يعني گھوڑ وں كى قتم ہے۔

میں کہتا ہوں: اگر قیامہ، س۵ کاور بلد، س۹۰ میں آئے ہوئے "لا" کے بارے میں ہم کہیں کہ بیصلہ ہے تو پھر دونوں سورتوں میں روز قیامت، اپنے او پر بہت ملامت کرنے والی جان اور حضرت ابراہیم اوران کی اولا دکی قتم ہوگی۔ نوع ششم: شرط سات سورتوں میں : ⊙واقعہ ،س۵۲ ⊙منافقون ،س۲۳ ﷺ ©انفطار ،س۸۲ @انشقاق ،س۸۴ ⊙زلزال ،س9۹ @نصرس•۱۱۔

نوع ہفتم: امر چھ سورتوں میں : ⊙جن،س۷۷ ⊕علق،س۹۶ ⊕ کا فرون،س۹۰۱ ©اخلاص،س۱۱۱©فلق،س۱۱۳ناس،س۱۱۸۔

نوع ہشتم: استفہام چھسورتوں میں: ⊙دہر،س۷۷ ⊕ نبأ ،س۷۸ ⊕ غاشیہ،س۸۸ ⊙ نرح ،س۹۹ ﴿ فیل ،س۵•ا ﴿ ماعون ،س۷•ا۔

نوع ننم: دعا (لیعنی بد دعا) تین سورتوں میں: نطففین، س۸۳ ﴿ مُرَّوْهُ، س۱۰۹ ﴿ مُرَّوْهُ، س۱۰۹ ﴿ مُرَّوْهُ، س۱۰۹ ﴿

نوع دہم بتعلیل قریش ہیں ۲ ۱۰ میں ۔

خواتم سور

یہ بھی حسن و جمال میں فواتے سور کی طرح ہی ہیں کیوں کہ خواتم کا نوں سے مکرانے والے سب سے آخری کلام کا نام ہے اسی لیے بدائع اورانو کھے معانی پر شتمل ہونے کے ساتھ سامع کواختیام کلام سے بھی آگاہ کرتے ہیں یہاں تک کہ نفوس کوان کے بعد پھے اور ذکر کیے جانے کی خواہش باقی نہیں رہتی کیوں کہ بیخواتم ادعیہ، وصایا، فر اِنْض بھید وہلیل، مواعظ اور وعد ووعید کے علاوہ اور دوسر سے امور پر بھی مشتمل ہوتے ہیں۔ جیسے سورہ فاتحہ کے خاتمے میں جملہ مطلوب یعنی ( اِلْمُدِنَا الطّر اَط اللّٰہ مُنْ الله اُنہ اور گربی کا سب ہیں اس لیے اللہ تعالیٰ وہ ایمان ہے جوان معاصی اور گناہوں سے محفوظ ہو جو خضب الہی اور گربی کا سب ہیں اس لیے اللہ تعالیٰ نے اس جملے کی تفصیل اپنے ارشاد (صراً طَ اللّٰذِیْنَ أَنْعَمُت عَلَیْهِمُ ، الفاتحة / ۱۲۱۷) سے فرمائی۔

وعاجس پرسورهٔ بقره کی یه دوآیتی مشمل بین: (عُفُرَانَكَ رَبَّنَا: البقرة / ۲۸۵) " تیری معافی ہوا اے رب ہمارے ۔ اور (ربَّنَالَا تُوَاحِدُنَااِنُ نَسِینَااَوُ أَحُطَأْنَارَبَّنَاوَلَا تَحْمِلُ عَلَیْنَااِصُرًا کَمَاحَمَلُتَهٔ عَلَی الَّذِینَ مِنُ قَبُلِنارَبَّنَاوَلَا تُحَمِّلُنَامَالَا طَاقَةَ لَنَا بِه ، وَاعُفُ عَنَّا (وقفة) وَاغُفِرُ کَمَاحَمَلُتَهٔ عَلَی الَّذِینَ مِنُ قَبُلِنارَبَّنَاوَلَا تُحَمِّلُنَامَالَا طَاقَةَ لَنَا بِه ، وَاعُفُ عَنَّا (وقفة) وَاغُفِرُ لَنَا (وقفة) وَاغُفِرُ لَنَا (وقفة) وَارْحَمُنَا (وقفة) أَنْتَ مَولَنَافَانُصُرُنَا عَلَی الْقَوْمِ الْکُفِرِینَ ، البقرة / ۲۸٦) " اے رب مارے ہمیں نہ پکڑا گرہم بھولیں یا چوکیں ۔ اے رب ہمارے اور ہم پر بھاری ہو جھ نہ رکھ جیسا تونے ہمیں نہ پکڑا گرہم بھولیں یا چوکیں ۔ اے رب ہمارے اور ہم پر وہ بوجھ نہ ڈال جس کی ہمیں سہار نہ ہواور ہمیں معاف فر مادے اور بخش دے اور ہم پر مهرکر ۔ تو ہمارامولی ہوتھ کا فرول پر ہمیں مدد ہے۔ "

وصایا جن پرسورهٔ آل عمران کا اختام ہوا۔ ارشاد ہوا (ینایُنهاالَّذِینَ امَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَصَابِرُوا وَصَابِرُوا وَصَابِرُوا وَصَابِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُواوَاتَّقُوااللَّهَ لَعَلَّکُمُ تُفُلِحُونَ ١٠ عمران / ٢٠) "اے ایمان والوصر کرواور صبر میں وشمنول سے آگے رہوا ورسر حد پراسلامی ملک کی نگہ بانی کرواور اللہ سے ڈرتے رہواس امید پر کہ کامیاب ہوں۔ فرائض جن پرسورہ نساء کا اختام ہوا۔ ارشاد ہوا (یسنتفتُونَكَ قُلِ اللَّهُ يُفَتِيُكُمُ فِي الْكَلَّةِ ،

انِ امُرُهُ مَلَكَ لَيُسَ لَهُ وَلَدٌ وَّلَهُ أَخُتُ فَلَهَانِصُفُ مَاتَرَكَ وَهُو يَرِثُهَاإِنُ لَّمُ يَكُنُ لَهَاوَلَدٌ ، فَإِن كَانَوَا إِخُوةً وَهُو يَرِثُهَاإِنُ لَّمُ يَكُنُ لَهَاوَلَدٌ ، فَإِن كَانَوَا إِخُوةً وَهُو يَرِثُهَاإِنُ لَمْ يَكُنُ لَهَاوَلَدٌ ، فَإِن كَانَوَا إِخُوةً رَّجَالًا وَنِسَاءً فَلِلدَّكَرِ مِثُلُ حَظَّ كَانَتُنا اثْنَتَيُن فَلَهُمَا الثُّلُقَانِ مِمَّا تَرَكَ ، وَإِن كَانُوا إِخُوةً رِّجَالًا وَنِسَاءً فَلِلدَّكِرِ مِثُلُ حَظَّ الْأَنْتَيُن النساء/١٧٧) ''ام محبوب! تم سے فتو كى بوجھتے ہیں ،تم فرما دوكہ الله تصی كلاله میں فتو كی الله نشوى دیتا ہے (۱) ۔ اگر کسی مردكا انتقال ہو جو بے اولا دہے اور اس كی ایک بہن ہوتو تركہ میں اس كی بہن كا ورمردا بن بہن ہول تو تركہ میں اُن كا تمان كا الله على بہن ہول تو تركہ میں اُن كا تمان كا الله على بہن ہول تو تركہ میں اُن كا تمان كا ورمردا بن بہن ہول مردجی اور عورتیں بھی تو مردكا حصد دعورتوں کے برابر۔''

فرائض پرختم کرنے کاحسن اس لیے بھی ہے کہ ان میں احکام موت کا بیان ہے جو ہرزندہ کی سب سے آخری جالت ہے اور بی سن اس لیے بھی ہے کہ بیا حکام سب سے آخر میں نازل کیے گئے۔

تعظیم و بجیل جس پر سور و مائدہ ختم ہوئی ۔ ارشاد ہوا ( لِلّٰهِ مُلُكُ السَّمُوٰتِ وَالْارُضِ وَمَافِيُهِنَّ وَهُوعَلَى کُلِّ شَيْءٍ قَدِيُرٍ: المائدة / ، ۱۲) "اللہ بی کے لیے ہے آسانوں اور زمین اور جو کچھان میں ہے سب کی سلطنت اور وہ ہر چیز پر قادر ہے۔''

وعدووغيرجس پرسورهٔ انعام كا اختنام أبوا۔ ارشاد اوا ﴿ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيْعُ الْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَّحِيُمٌ : الأنعام /١٦٦) "بيتك تمهارے رب كوعذاب كرتے دريہيں لگتی اور بيتك وه ضرور بخشے والا مهربان ہے۔''

عالِ ملائکہ کابیان فرما کرعبادت پر برائیختگی جس پرسورہ اعراف ختم ہوئی۔ارشادہوا (اِنَّ الَّذِینَ عِندَ رَبِّكَ لَا یَسُتَكُبِرُونَ عَنُ عِبَادَتِهِ وَ یُسَبِّحُونَهٔ وَلَهٔ یَسُجُدُونَ : الأعراف / ۲۰٦) "بیشک وہ جو تیرے رب کے پاس ہیں اس کی عبادت سے تکبرنہیں کرتے اور اس کی پاکی بولتے ہیں اور اس کو جدہ کرتے ہیں۔''

جَهاد اور رشته دارول كے ساتھ صله رحى پرتزغيب جس پرسورة انفال ختم ہوكى \_ ارشاد ہے: (وَالَّذِيُنَ امْنُوا وَ هَاجَرُوا وَ جَاهَدُوا فِى سَبِيُلِ اللهِ وَالَّذِيُنَ اوَوا وَ نَصَرُوا أُولِئكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقَّا لَهُمُ مَّغُفِرَةٌ وَ وَرَدُقٌ كَرِيُمٌ ، وَالَّذِيْنَ امْنُوا مِنُ بَعُدُ وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا مَعَكُمُ فَأُولِئِكَ مِنْكُمُ،

وَأُولُواالَّارُ حَامِ بَعُضُهُمُ اَوُلَى بِبَعُضٍ فِي كِتَبِ اللهِ ، إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٍ : الأنفال ٥٧) "اوروه جوايمان لائے اور ججرت كى اور الله كى راه ميں لڑے اور جفول نے جگہ دى اور مددكى وہى ہے ايمان والے ہيں ،ان كے ليے بخشش ہے اور عزت كى روزى ،اور جو بعدكوايمان لائے اور ہجرت كى اور تمان والے ہيں ،ان كے ليے بخشش ہے اور عزت كى روزى ،اور جو بعدكوايمان لائے اور ہجرت كى اور تمان ميں سے ہيں ،اور رشتہ والے ايك دوسرے سے زياده نزديك ہيں الله كى كتاب ميں بے شك الله سب كھ جانا ہے۔''

والا ب ' - ( وَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَمَارَبُّكَ بِغَافِلِ عَمَّاتَعُمَلُونَ : هود/ ١٢٣)" اوراس پر بجروسه ركو اور تمهارارب تمهارے كامول سے غافل نہيں ۔'' ق مى كى ح داتہ ہے نہ جس ميں كاس ختم مد كر داشان

قرآن کی مدح وتوصیف جس پرسورہ یوسف ختم ہوئی۔ ارشاد ہے ( وَمَا کَانَ حَدِیْنًا يُفْتَرَیٰ وَلَکِنُ تَصُدِیْقَ الَّذِی بَیْنَ یَدَیْهِ وَتَفْصِیلَ کُلِّ شَیْ وَهُدًی وَّرَحُمَةً لِّقَوْمِ یُوُمِنُونَ: يوسف/ ۱۱۱) "بي(قرآن) کوئی بناوٹ کی بات نہیں کین اپنے سے اگلے کاموں کی تصدیق ہے اور ہرچیز کامفصل بیان اور مسلمانوں کے لیے ہدایت اور رحمت۔"

رسول كوجهظل نے والوں كاردجس پرسورة رعدختم موكى - ارشاد موتا ہے: ﴿ وَيَقُولُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا لَسُتَ مُرُسَلًا قُلُ كَفَىٰ بِاللّٰهِ شَهِيدًا بَيْنِى وَبَيْنَكُمُ ، وَمَنُ عِنْدَةً عِلْمُ الْكِتٰبِ : الرعد/٤٣) "اور كافر كہتے ہیں تم رسول نہیں ، تم فرما وَ اللّٰہ گواهِ كافی ہے مجھ میں اور تم میں اور وہ جے الرعد/٤٣) "اور كافر كہتے ہیں تم رسول نہیں ، تم فرما وَ اللّٰہ گواهِ كافی ہے مجھ میں اور تم میں اور وہ جے کتاب كاعلم ہے۔ "

اختام سوره كوسب سے زياده واضح طور پر بتانے والاسورة ابراہيم كا خاتمہ بھى ہے۔ارشاد ب اختا مسورة كوسب ما ولين عُلَمُوا أَنْمَاهُوَ اِللهٌ وَّاحِدٌ وَّ لِيَدَّكُرَ أُولُوالالْبَابِ:ابراهيم /٥٢)

الممعلوم قرآن

''بیلوگوں گوتھم پہنچانا ہے اور اس لیے کہ وہ اس سے ڈرائے جا 'نیں اور اس لیے کہ وہ جان لیس کہ وہ ایک ہی معبود ہے اور اس لیے کہ تقل والے نصیحت ما نیس۔''

ای کے مثل سور ہُ احقاف اور سور ہُ حجر کے خاتے بھی ہیں۔ سور ہُ احقاف کا خاتمہ اس طرح ہے: (ہَلَائِ فَهُلُ يُهُلَكُ إِلَّا الْقَوْمُ الْفُسِقُونَ: الاحقاف/ ٣٥) "بیر پہنچانا ہے تو وہی لوگ ہلاک کے جا کیں گے جو ہے کم ہیں "اور سور ہُ حجر کے خاتے کے الفاظ اس طرح ہیں: (وَاعُبُدُ رَبَّكَ حَتَّىٰ يَا اَبِيْكَ الْبَقِيْنُ: الحجر / ٩٩) "اور مرتے دم تک این رب، کی عبادت میں رہو۔"

اس آیت کریمہ میں یقین کی تفسیر موت سے کی گئی ہے ، اس لیے بیر خاتمہ بلا شہرہ غایت براعت میں ہے۔

سورہ زلزلہ کودیکھو کہ سطرح قیامت کے ہولنا ک مناظر سے اس کی ابتدااور اللہ تعالیٰ کے قول (فَمَنُ یَّعُمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا یَّرَهُ : الزلزال/٨٠٧) قول (فَمَنُ یَّعُمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا یَّرَهُ : الزلزال/٨٠٧) پراس کا اختیام ہوا۔ '' تو جوایک ذرہ بھر بھلائی کرے اسے دیکھے گا اور جوایک ذرہ بھر برائی کرے اسے دیکھے گا''۔

سب سے آخر میں نازل ہونے والی آیت (وَاتَّقُوا یَوُمَّا تُرُجَعُونَ فِیُهِ اِلَی اللهِ: البقرة / ۲۸۱) کودیکھواس میں براعت اوراس آخریت کا کیسا اشعار ہے جس کو وفات مسلزم ہوتی ہے۔"اورا یسے دن سے ڈروجس میں تم اللہ کی طرف لوٹائے جاوگ'

اسی طرح سب ہے آخر میں نازل ہونے والی سور ہ نصر میں وفات کا اشعار ہے جیبا کہ امام بخاری نے بطریق سعید بن جبیر ،حضرت عبداللہ بن عباس سے تخریج کی کہ حضرت عمر نے صحابہ کرام سے اللہ تعالی کے قول ( إِذَا جَاءً نَصُرُ اللّٰهِ وَالْفَتُحُ / ۱) کے بارے میں پوچھا تو انھوں نے کہا کہ اس کا معنی ہے: شہروں اور محلات کی فتح۔ پھر حضرت عمر نے حضرت ابن عباس سے کہا: ابن عباس! تم کیا کہتے ہو؟ انھوں نے جواب دیا: اس سے مراد ہے: و نیا میں محمد رسول اللہ تعالی علیہ وسلم کی وفات کا وفت معین جس سے خود حضور کو باخبر کر دیا گیا تھا۔

بخاری نے ہی حضرت ابن عباس سے تخریج کی کہ انھوں نے کہا: حضرت عمر مجھے جنگ بدر میں شریک ہونے والے سن رسیدہ صحابہ کے درمیان بٹھاتے ،میراخیال ہے کہ ایک صاحب کو حضرت عمر کا پیطرزعمل پسند نہ آیا اس لیے انھوں نے کہا: یہ جناب ہمارے درمیان بیٹھتے ہیں حالال کہ ان کے برابر تو ہمارے بیٹے ہیں۔ پیرایک برابر تو ہمارے بیٹے ہیں۔ پیرایک دن ان لوگوں کو حضرت عمر نے بلاکران سے دریا فت فرمایا: آپ لوگ اللہ تعالی کے قول ( اذا جاء

نصر الله والفنح) کے متعلق کیا گہتے ہیں؟ جواب میں بعض نے کہا: اس آیت میں ہمیں اس وقت اللہ کی حمد کرنے اور اس سے مغفرت طلب کرنے کا حکم دیا گیا ہے جب ہمیں دشمنوں پرفتے ونصرت حاصل ہو؛ جب کہ بعض خاموش رہے اور کچھ ہیں ہو لیے ؛ اب انھوں نے مجھ سے سوال کیا ابن عباس! کیا تم بھی یہی کہتے ہو؟ میں نے کہا بہیں میں بنہیں کہتا، اس پر انھوں نے فر مایا تو پھرتم کیا کہتے ہو؟ میں نے کہا: اس سے مرادرسول کے اس دنیا سے پر دہ فر مانے کا وقت ہے جس سے آپ کو اللہ نے پہلے ہی آگاہ فر مادیا تھا چنال چہ فر مایا ( اذا جاء نصر الله والفتح ) تمھاری وفات کے وقت کی علامت ہال فر مادیا تھا چنال چہ فر مایا ( اذا جاء نصر الله والفتح ) تمھاری وفات کے وقت کی علامت ہال ویہ تم این کر واور اس سے مغفرت طلب کرو بے شک وہ ہڑا تو بہ قوب قبول کرنے والا ہے ۔ ( فَسَبِّحُ بِاسُمِ رَبِّكَ وَاسُتَغُفِرُهُ اِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا : النصر / ٣) ۔ یہ ک

آيتول اور سورتول كي مناسبت

لغت میں لفظِ مناسبت، مشابہت اور ایک چیز کے دوسری سے قریب ہونے کے معنی میں آتا ہے۔ لیکن آیات اور ان کے مماثل امور میں مناسبت کا مطلب ہے: آیات کے درمیان ربط بیدا کرنے والامعنی خواہ وہ عام ہویا خاص ، عقلی ہویا حسی ، خیالی ہویا ان کے علاوہ علاقات کی کوئی نوع یا تلازم ذہنی ہو۔ جیسے سبب ، مسبب ، علت ، معلول ، دونظیریں ، دوضدیں اور انھیں جیسے دوسرے امور۔

اس کا فائدہ ہے کلام کے بعض اجزا کا بعض دوسرے اجزاتے اس طُرح متصل ہونا کہ اس سے ارتباطِ باہمی مضبوط اور پختہ ہوجائے اور تالیف وربط باہم کا حال اس مضبوط ومشحکم عمارت کی طرح ہوجائے جس کے اجزاباہم ملے ہوئے ہوں۔

شیخ ابوحیان علامه ابوجعفر بن الزبیر نے اس موضوع پر ایک متعقل کتاب تالیف فر مائی ہے جس کانام "البرهان فی مناسبة سور القرآن " ہے، اسی طرح شیخ بر ہان الدین بقاعی کی بھی ایک مستقل تصنیف ہے جس کانام "نظم الدرر فی تناسب الآی والسور " ہے، علامہ سیوطی نے بھی ایک عمدہ جر تحریفر مایا ہے جس کانام " تناسق الدرر فی تناسب السور " ہے۔

علم المناسبة ایک بلندمرتبه علم ہے کیکن چول کہ بیام مشکل اور دشوار ہے اس لیے مفسرین نے اس کی طرف کم توجہ دی ہے۔ امام فخر الدین رازی اس زمرہ مفسرین سے تعلق رکھتے ہیں جنھوں نے اس کی طرف کم توجہ دی ہے۔ امام فخر الدین رازی اس زمرہ مفسرین سے تعلق رکھتے ہیں جنوں نے اس علم سے بہت زیادہ تر تعیات و رابط قر آنی میں ودیعت رکھے گئے ہیں'۔

شیخ عز الدین بن عبدالسلام نے کہا علم المناسبة ایک اچھاعلم ہے لیکن ارتباط کلام کے حسن کے

بارے میں شرط یہ ہے کہ وہ کلام ایک ایسے امر متحد میں واقع ہوجس کا اول اس کے آخر ہے جڑا ہوا ہو اس لیے اگر کلام مختلف اسباب کی بنا پر واقع ہوتو ایسے کلام میں ارتباط نہیں پیدا ہوگا لہذا جوشخص اس کلام کے اجزا میں ربط باہم پیدا کرے گا وہ ایک ایس بات کی زحمت کرے گا جواس کے بس سے باہر ہے۔ ہاں اس کے بس میں بیضر ور ہوگا کہ وہ ایک کمز وراور پھیسے ساربط ظاہر کردے جس سے اچھے کلام کو محفوظ رکھا جانا از بس رکھا جانا چاہیے چہ جائیکہ سب سے اچھے کلام قرآن مجید کو کہ اس کو تو ایسے ربط سے محفوظ رکھا جانا از بس ضروری ہوگا کیوں کہ قرآن ہیں سے زیادہ سالوں میں ایسے مختلف احکام کی بابت نازل ہوا جو مختلف اسباب کی وجہ سے جاری کے گئا ورجو کلام ایسا ہواس کے بعض اجزا کو بعض سے مربوط کرناممکن نہیں۔

تثبيه

یکھ آیات ایی بھی ہیں جن کا اپنے ماہل کی آیات سے مناسب ہونا مشکل ہے۔ جیسے سورہ قیامہ کی یہ آیات ( لَا تُحرَّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعُجَلَ بِهِ ، إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَ قُرُانَهُ ، فَإِذَاقَرَانَاهُ فَاتَبِعُ قُرُانَهُ ، فَإِذَاقَرَانَاهُ فَاتَبعُ قُرُانَهُ ، لَمْ اِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ : القيامة / ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ) ، ( كَلَّا بَلُ تُحِبُّونَ الْعَاجِلَةَ ، وَتُدرُونَ الْاَحِرَةَ : القيامة / ۲۰ ، ۲۱ ) ، تم یاد کرنے کی جلدی میں قرآن کے ساتھ اپنی زبان کورکت نددو، بیشک اس کا محفوظ کرنا اور پڑھنا ہمارے ذمہ ہے تو جب ہم اسے پڑھ چیس اس وقت اس پڑھے ہوئی اس وقت اس پڑھے ہوئی اس کے باریکیوں کا تم پر ظاہر فر مانا ہمارے ذمہ ہے۔ " ''کوئی نہیں بلکہ اے کا فروا تم پاؤں سلے کی (دنیا کو) دوست رکھے ہواور آخرت کو چھوڑ بیٹھے ہو۔ " ''کوئی نہیں بلکہ اے کا فروا تم پاؤں سلے کی (دنیا کو) دوست رکھے ہواور آخرت کو چھوڑ بیٹھے ہو۔ "

ان آیات کی اول سورہ اور آخرِ سورہ سے وجہ مناسبت کا بیان بہت دشوار ہے کیوں کہ پوری سورہ احوالِ قیامت کے بیان میں ہے بس یہی چند آیات اس سے مستثنی ہیں یہاں تک کہ بعض رافضوں نے یہ بنیا دوعویٰ کردیا کہ اس سورہ کی پھھ آیات درمیان سے ساقط ہوگئ ہیں حالال کھی جھا آیات درمیان سے ساقط ہوگئ ہیں حالال کھی بخاری میں ہے کہ یہ آیات نزول وحی کی حالت میں نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے اپنی زبان کو حرکت دینے کے بارے میں نازل ہوئیں۔

ائکہ نے ان کی چند مناسبتیں ذکر فر مائی ہیں جن میں سے دوکوہم ذیل میں تحریر کررہے ہیں:

ایک مناسبت تو یہ ہے کہ چوں کہ اللہ تعالی نے قیامت کا ذکر فر مایا اور بیا یک حقیقت ہے کہ دنیا کی محبت اضیں لوگوں کو ہوتی ہے جو طاقت وقد رت کے باوجود قیامت کے لیے ممل کرنے سے باز رہتے ہیں اور یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ افعال خیر کی طرف سبقت و پیش قدمی کا مطلوب ہونا اصل دین سبقت و پیش قدمی کا مطلوب ہونا اصل دین سبقت و پیش قدمی کا مطلوب ہونا اصل دین سبقت ہے ہیں اس سے بھی سب ہے ہیں اس سے بھی کے حضور کو اس بات پر متنبہ فر مادیا کہ بھی بھی تم اس مطلوب کے مقالم میں اس سے بھی عظیم تر چیز کے در ہے ہوتے ہواور وہ ہے وجی کو پوری توجہ سے کان لگا کر سننا اور اس کی مراد کو بیجھنے کی عظیم تر چیز کے در ہے ہوتے ہواور وہ ہے وجی کو پوری توجہ سے کان لگا کر سننا اور اس کی مراد کو بیجھنے کی

کوشش کرنا جب کہ بزول وقی کی حالت میں ہی اس کے حفظ میں مشغولیت اس مقصد کے جھول میں رکاوٹ بنتی ہے اس لیے اللہ تعالی نے تھم دیا کہتم وجی کو یاد کرنے کی کوشش میں پہل نہ کرو کیوں کہ اسے یاد کراد بنا اور تمھارے سینے میں اسے محفوظ کردینا ہمارے ذمہ کرم پر ہے۔ بستم وحی کو پوری کی بوری نازل ہونے تک غور سے سننے میں پوری توجہ مبذول رکھو پھر اس مضمون کا اتباع کروجس پروہ مشتمل ہو۔ پھر جب جملہ معترضہ یعنی مندرجہ بالا آیات کر بھہ پوری ہوگئیں تو اسی مضمون سے متعلق مشتمل ہو۔ پھر جب جملہ معترضہ یعنی مندرجہ بالا آیات کر بھہ پوری ہوگئیں تو اسی مضمون سے متعلق کلام کا آغاز ہوا جس کا تعلق اسی انسان سے ہے جس کے ذکر سے ابتدا ہوئی تھی اور جوحضور ہی کی جنس کے اس کے ذکر سے ابتدا ہوئی تھی اور جوحضور ہی کی جنس سے ہے۔ چنال چہارشاد ہوا ( کیگر آ<sup>11</sup>: ہرگر نہیں ) گویا فر مایا: بلکہ اے اولا د آ دم ! تمھاری خلقت میں عبلت وجلد بازی شامل ہونے کے سبب تم ہر کام میں جلد بازی کرتے ہواور یہی وجہ ہے کہ تم دنیا سے محبت کرتے ہو۔

دوسری مناسبت بیہ ہے کہ چوں کہ "نفس" کا ذکر اولِ سورہ میں ہو چکا ہے اس لیے اللہ تعالیٰ نے نفس مصطفیٰ کے ذکر کی طرف عدول فرمایا گویا کہا گیا: یہ دوسر نفوس کا حال ہے اوراے محمد! قدرومنزلت میں تمھارانفس چوں کہ تمام نفوس سے اشرف واعلیٰ ہے اس لیے اسے کامل ترین احوال کو اختیار کرنا چاہیے۔

اسى قبيل سے اللہ تعالى كا يہ قول بھى ہے: (يَسْئُلُونَكَ عَنِ اللَّهِ قَلُ هِي مَوَاقِيْتُ لِلنَّاسِ وَالْحَبِّ ، وَلَيْسَ الْبِرُ بِأَنُ تَأْتُواالْبُيُوتَ مِنُ ظُهُورِهَاوَلَكِنَّ الْبِرَّمَنِ اتَّقَىٰ وَا تُواالْبُيُوتَ مِنُ الْهُورِهَاوَلَكِنَّ الْبِرَّمَنِ اتَّقَىٰ وَا تُواالْبُيُوتَ مِنُ الْهُورِهَاوَلَكِنَّ الْبِرَّمَنِ اتَّقَىٰ وَا تُواالْبُيُوتَ مِنُ الْهُورِهِ اللّهِ لَا يَعْلَكُمُ تُفْلِحُونَ : البقرة / ١٨٩) "تم سے نے جاندوں کو پوچھے ہیں ہم فرمادو وہوقت کی علامتیں ہیں لوگوں اور جے لیے ۔ اور یہ کھی بھالائی نہیں کہ گھروں میں پچھیت تو رُکر آؤ، ہاں بھلائی تو پر ہیزگاری ہے اور گھروں سے آؤاور اللہ سے ڈرتے رہواس امید پر کہ فلاح پاؤ''۔ بھلائی تو پر ہیزگاری ہے اور گھروں میں ادرگھروں میں آنے کے گم کے درمیان ربط بیراکرنے والامعنی کیا ہے؟

اس کاجواب بیدیا گیا کہ بیہ باب استظر ادسے ہے لینی جب اللہ تعالی نے چاند کے گئے برصنے کی حکمت کے بارے میں کیے جانے والے سوال کے جواب میں فرمایا کہ'' آھِلَّہ'' جج کا وقت معلوم کرنے کی علامتیں ہیں۔ اور جج میں پچھواڑوں سے اپنے گھروں میں واخل ہونا زمانہ جاہلیت کے لوگوں کا ایک فعل تھا جیسا کہ اس آیت کریمہ کے سبب نزول میں ثابت ہو چکا سے تو سوال میں فرکورامر پر جواب میں زیادتی کردیئے کے باب سے ذکر اہلہ کے ساتھ ''اتیانِ بیوت''کاذکر فرماویا

جیسے حضور سے سمندر کے پانی کے بارے میں سوال ہوا تو فرمایا: "هُوَالطَّهُوُرُمَا ءُهُ وَالْحِلُّ مَيُتَتُهُ". "اس کا یانی یاک کرنے والا اور اس کا مردار حلال ہے۔"

صحابہ کرام نے صرف سمندر کے پانی کے بارے میں سوال کیا تھا مگر حضور نے جواب میں "الحل میتته" کا اضافہ فرمادیا۔

اسى قبيل سے الله تعالى كا يہ قول ( وَلِلهِ الْمَشُرِقُ وَالْمَغُرِبُ فَأَيْنَمَاتُولُواْ فَثَمَّ وَجُهُ اللهِ : البقرة / ١١٥) بھى ہے۔" اور پورب چھم سب الله بى كا ہے قوتم جدهر منه كروادهر وجه الله (خداكى رحمت تمهارى طرف متوجه) ہے۔"

يهال يرسوال الهايا جاتا ہے كه الله ولكا الله على الله مرمَّنُ مَّنَعُ مَسْجِدَ اللهِ اللهِ اللهِ عَهِدَ اللهِ اللهِ الله وَمَنُ أَظُلَمُ مِمَّنُ مَّنَعُ مَسْجِدَ اللهِ اللهُ يُذُكّرَ فِيهُ السُمُهُ وَسَعْى فِي خَرَابِهَا: البقرة / ١١٤ [١]) تَ كَياتُعلَ ہے؟

سیخ ابومجر جوین نے اپنی تفسیر میں فرمایا: میں نے ابوالحین دہان کو کہتے ہوئے سنا: اس قول کے اپنے ماقبل سے تعلق کی وجہ بیہ ہے کہ بیت المقدس کی ویرانی کا ذکر پہلے ہو چکا ہے اس لیے مطلب بیہ ہوا کہ اے ایمان والوتم سے مسجدوں یعنی بیت المقدس میں خدا کا نام ذکر کیے جانے سے رو کئے اور ان کی ویرانی کی کوشش کرنے کی ایسی فتیج حرکت سرز دنہ ہو جو روم کے نفر انیوں سے صا در ہوئی بلکہ تم اپنی نمازوں میں اس کی طرف رخ کرواس لیے کہ شرق و مغرب کا مالک تواللہ ہے۔

اعجازقرآن

معجزہ: ایساامرہ جوخارق عادت ہواورتحدی (چینج) پرمشمل ہونے کے ساتھ، معارضہ ہے محفوظ بھی ہو۔

بیدو طرح کا ہوتا ہے۔ [ا] حسی[۲] عقلی۔

بنی اسرائیل کے اکثر مجزات، ان کی قلت ذکاوت وبصیرت کی وجہ سے حسی ہیں جب کہ اس امت کے اکثر مجزات اس کی حد سے زیادہ ذکاوت اور استنباط معانی کے لیے اس کے ذہنوں کی جُو دتِ استعداد کے کمال کی وجہ سے عقلی ہیں اور اس لیے بھی عقلی ہیں کہ بیٹر یعت روز قیامت تک صفحات دہر پر باقی رہے گی اس لیے خصوصی طور پر اسے قیامت تک باقی رہنے والے عقلی مجزہ (قرآن کریم) سے نوازا گیا تا کہ اہل بصیرت اسے دیکھیں جیسا کہ بخاری کی تخر سے کے مطابق نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا 'نہر نبی کوکوئی نہ کوئی ایسا مجزہ دیا گیا جس کی بنیاد پرلوگ اس نبی پر ایمان لائے لیکن مجھے جو مجزہ دویا گیا وہ وجی جو اللہ نے مجھے امید ہے (یقین

م) كمير عيروكارتمام انبيات زياده مول كـ"-

کہا گیا گیا گہاس حدیث کامعنی نہ ہے کہ انبیائے کرام کے معجزات ان کے زمانوں کے ختم ہونے کے ساتھ ناپید ہو گئے اس لیے ان معجزات کے صدور کے وقت جولوگ موجود تھے انھیں نے ان کا مشاہدہ کیا جب کہ قرآن کامعجزہ قیامت تک ہاتی رہے گا۔

IAA

حضور کے اس دعوے کی صحت پر دلیل میہ ہے کہ قر آن اپنے اسلوب بیان و بلاغت میں خارق عادت ہے اور اس نے امور غیبی کی بھی خبر دی ہے اس لیے جوز مانہ بھی گذرتا ہے اس میں غیب کی ان باتوں میں سے پچھ ضرور رونما ہو جاتا ہے جن کے آیندہ وقوع پذیر ہونے کی قر آن نے خبر دی ہے۔ باتوں میں سے پچھ ضرور رونما ہو جاتا ہے جن کے آیندہ وقوع پذیر ہونے کی قر آن نے خبر دی ہے۔

یہ بھی کہا گیا ہے کہ حدیث شریف کامعنی ہے: ماضی کے واضح معجزات مثلاً ناقہ حضرت صالح اور عصا ہے حضرت موسی سے جن کا مشاہدہ آنکھوں سے کیا جاتا تھا جب کہ معجزہ ورآن کا مشاہدہ نگاہ بھیرت سے کیا جاتا تھا جب کہ معجزہ ورآن کا مشاہدہ نگاہ بھیرت سے کیا جاتا ہے اس لیے جولوگ بصیرت کی وجہ سے اس کا اتباع کریں گے وہ اکثریت میں ہول گے کیوں کہ سرکی آنکھ سے جس کا مشاہدہ کیا جائے وہ مشاہدہ کرنے والے کے فنا ہونے سے ننا ہوجا تا ہے لیکن جس کا مشاہدہ نگاہ عقل سے کیا جائے وہ باقی رہتا ہے اور اس کا مشاہدہ ہمیشہ تو اتر کے ساتھ وہ تمام لوگ کریں گے جو یکے بعدد مگرے دنیا میں آتے رہیں گے۔

اہل عقل کے درمیان اس بات میں کوئی اختلاف نہیں کہ اللہ تعالیٰ کی کتاب اس طرح معجز ہے کہ لوگوں کو معارضے کا چیلنج دیے جانے کے بعد بھی کوئی اس جیسا کلام نہیں پیش کر سکا چناں چہ جب نی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اسے اہل عرب کے سامنے پیش کیا جو تمام فصحا سے فصیح تر اور بلاغت و تفنن کلام میں با کمال خطیب تھے اور انھیں چیلنج دیا کہ وہ قر آن جیسا کوئی کلام بنا کر لے آئیں اور انھیں سالہا ہے دراز تک مہلت دی تو بھی وہ ایسا نہ کر سکے ۔ ارشاد باری ہے (فَلُیَا اُتُوا بِحَدِیُتٍ مِنْلُهِ إِنْ کَانُوا صَدِقِیْنَ : الطور / ۳٤) "اگروہ سے ہیں تو اس (قرآن) جیسا کوئی کلام لے آئیں۔"

پھر آنھیں قرآن جیسی وس سورتیں بنانے کا چیلنے ویا گیا، ارشاد ہوا ( اَمُ یَقُولُونَ افْتَرَاهُ ، قُلُ فَأَتُوا بِعَشَرِ سُورٍ مِّشُلِهِ مُفْتَرَیْتٍ وَادُعُوا مَنِ استَطَعْتُمُ مِّنُ دُونِ اللهِ اِنْ کُنتُمُ صَدِقِیُنَ، فَانُ لَّمُ یَسُتَجِینُوا بِعَشَرِ سُورٍ مِّشُلِهِ مُفْتَرَیْتٍ وَادُعُوا مَنِ استَطَعْتُمُ مِّنُ دُونِ اللهِ اِن کُنتُمُ صَدِقِیُنَ، فَانُ لَّمُ یَسُتَجِینُوا لَکُمُ فَاعُلَمُوا أَنْمَاأُنُولَ بِعِلْمِ اللهِ : هود /۱۳، ۱۶) ''کیایہ کہتے ہیں کہ انھوں نے اسے جی سے بنالیا ہے تم فرماؤکہ تم ایسی بنائی ہوئی دس سورتیں لے آؤاور اللہ کے سواجول سیس سب کو بلالوا گرتم سے ہوتو اے مسلمانو!اگروہ تماری اس بات کا جواب نہ دے سکیل تو سمجھلوکہ وہ اللہ کے علم ہی سے اتر اے'۔

كِير أَصِيل ايك سوره بناكر بيش كرف كالجيلنج ويا كيا، ارشاد موا: (أَمُ يَقُولُونَ افْتَرَاه، قُلُ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِنْ لِهِ وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمُ مِّنُ دُونِ اللهِ إِنْ كُنتُمُ صَدِقِينَ: يونس/ ٣٨) "كيابيكم

ہیں کہ انھوں نے اسے بنالیا ہے تم فر ما وَ! تو اس جیسی ایک سورہ لے آؤاور اللّٰہ کو چھوڑ کر جول سکیس سب کو بلالوا گرتم سیح ہو'۔

اس کے بعد انھیں دوبارہ چیلنج کیا گیا۔ ارشاد ہوا (وَانُ کُنتُمُ فِی رَیْبٍ مِّمَّا نَزَّلْناعَلَی عَبُدِنَافَأْتُوا بِسُورَةٍ مِّنُ مِّتُلِهِ وَادُعُوا شُهَدَاءَ کُمُ مِّنُ دُونِ الله اِنُ کُنتُمُ صَدِقِیُنَ: البقرة (۲۳) «اورا گرشمیں کچھشک ہواس میں جوہم نے اپنے (اس خاص) بندے پراتارا تو اس جیسی ایک سورہ تو لئے آؤاوراللہ کے سواا پے سب جمایتیوں کو بلالوا گرتم سے ہو'۔

یوں جب وہ اپنے درمیان خطبا وبلغا کی کُٹرت کے باوجود قرآن کے معارضے اوراس کے مثابہ ایک سورہ بھی پیش کرنے سے عاجز و بے بس ہو گئے تو اللہ تعالی نے ان کے بجز و بے بسی کا اظہار اور قرآن کے اعجاز کا اعلان پرزورانداز میں کرتے ہوئے فرمایا ( قُلُ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الإنْسُ وَالْجِنُ عَلَىٰ اَنُ يَّاتُونَ بِمِثُلِهِ وَلَوْ کَانَ بَعُضُهُمُ لِبَعُضٍ ظَهِيُرًا: الاسراء (۸۸) مثلیٰ اَنُ یَا اَنُونَ بِمِثُلِهِ وَلَوْ کَانَ بَعُضُهُمُ لِبَعُضٍ ظَهِیُرًا: الاسراء (۸۸) مثل ندائیں گاور جن سب اس بات پر منفق ہوجا کیں کہ اس قرآن کی مانند لے آئیں تو اس کا مذکل میں ندائیں گارچان میں ایک دوسرے کا مددگار ہو۔'

ظاہر ہے کہ ان کی ہے ہے ہی اس لیے ہیں تھی کہ وہ غیر قصیح تھے یا بحث وجدال سے دورر ہے والے لوگ تھے نہیں۔ بلکہ وہ قصیح اور سخت جھڑ الو واقع ہوئے تھے، ان کی سب سے بڑی خواہش یہی تھی کہ وہ نور قرآن کو ہمیشہ کے لیے گل کر دیں اور اس کے امر کوخئی کر دیں اس لیے اگر اس کا معارضہ کرنا اور اس جیسا کلام تیار کرلینا ان کے بس میں ہوتا تو یقیناً وہ جحت و دلیل کی غرض سے ضرور اس کی طرف رجوع کرتے لیکن ان میں سے کسی کے بارے میں بھی منقول نہیں کہ اس نے اپنے دل میں ہی بیسو چاہو یا اس کا ارادہ کیا ہو بلکہ انھوں نے بھی عنا داور دیدہ و دانستہ انکار قرآن کا سہار الیا اور بھی استہزاؤ سنحرکی جانب مائل ہوئے جناں چہ بھی اسے جادہ کہا اور بھی اسے انگلوں کی ہے اصل داستان ہوش ربا قرار دیا بیسب بچھان کی جرانی و اسے جادو کہا بھی شعر کہا اور بھی اسے انگلوں کی ہے اصل داستان ہوش ربا قرار دیا بیسب بچھان کی جرانی و اسے جادو کہا بھی شعر کہا اور بھی اسے انگلوں کی ہے اصل داستان ہوش ربا قرار دیا بیسب بچھان کی جیرانی و اسے جادہ کہا ہو اسے دوشیریں بیانی کے سوتے خشک ہوجانے کی وجہ سے ہی ہوا۔

ولید بن مغیرہ نے جب قرآن کو سنا اور اس سے اس کی قوم کے لوگوں نے قرآن کے بارے میں اپنے لیے کوئی خوش کن بات کہنے کی فرمائش کی تو وہ کہتا ہے: میں کیا کہوں! خدا کی قسم تم میں کوئی بھی مجھ سے زیادہ دانا ہے شعر نہیں اور نہ ہی کوئی شعر کے رجز وقصیدہ اور اشعار جون سے ہی مجھ سے زیادہ واقف وآگاہ ہے۔خدا کی قسم قرآن کی با تیں ان میں سے کسی سے ذرا بھی مشابہ ہیں۔ بخد ااس کی کہی ہوئی بات میں حلاوت اور مٹھاس ہے اور اس کے اوپر رونق و تابانی اور حسن و جمال ہے۔ اس کا بالائی صمہ پھل دار ہے اور اس کا زیریں حصہ زر خیز ہے ، یہ غالب ہوگا مغلوب نہیں اور ان سب کو شکست و ریخت سے دو جارکر دے گا جو اس سے کہتر ہیں۔

لصل

وجدا عجاز قرآن

امام فخرالدین رازی نے کہا: وجہ اعجاز: فصاحت، ندرت اسلوب اور تمام عیوب سے محفوظ ہونا ہے۔
علامہ زملکانی نے کہا: و جہ اعجاز کا تعلق قرآن کے خصوصی انداز تالیف سے ہے نہ کہ مطلق
تالیف سے ۔ یعنی وجہ اعجاز ہیہ ہے کہ قرآن کے مفردات، ترکیب اوروزن میں معتدل ہیں اور اس کے
مرکبات معنی میں بلندوبالا ہیں۔

ابن عطیہ نے کہا: اس سلسلے میں صحیح قول جس کے قائل جمبور اور ماہرین وجہ اعجاز ہیں۔ یہ کور آن کا اعجاز اس کے نظم اور اس کے معانی کی صحت اور اس کے الفاظ کی چیم فصاحت کے سبب ہے۔

یہ اس لیے کہ ملم الٰہی ہرشی کو اور ہر کلام کو محیط ہے تو احاطہ علم کے سبب اسے معلوم ہے کہ کون ما لفظ ، پہلے لفظ کے بعد آنے کے لائق ہے اور ایک معنی کے بعد دوسر معنی کو واضح کر سکتا ہے۔ پھر قر آن کا بیحال اول تا آخر ہے ایسانہیں کہ یہ کی ایک مقام یا چند مقامات کے ساتھ مخصوص ہو جب کہ جہل ، نسیان اور غفلت افر اوبشر میں عام ہے اور ضروری طور پر معلوم ہے کہ کسی بھی انسان کاعلم ہر چیز اور ہر کلام کو محیط نہیں اسی لیے ظم قر آن ، فصاحت کے انتہائی اعلیٰ و برتر معیار پر ہے۔

ای ہےان لوگوں کا قول باطل ہو گیا جو یہ کہتے ہیں کہ قرآن کا مثل پیش کردینا عرب کے بس میں تھا مگرانھیں اس سے پھیردیا گیا۔

صحیح یہی ہے کہ بھی بھی اس کامٹل پیش کرناکسی کی قدرت میں نہیں رہا اسی لیے تم ایک بلیخ شخص کود یکھتے ہو کہ وہ مسال بھرایک قصیدہ یا خطبہ کی تھیجے واصلاح کرتا ہے لیکن جب پھراس میں نظر غائر ڈالتا ہے تو اس میں کوئی نہ کوئی تبدیلی ضرور کرتا ہے اور بیمل بس اسی پرختم نہیں ہوجا تا بلکہ آ گے بھی جاری ہی رہتا ہے، جب کہ کتاب الہی کا معاملہ ہے ہے کہ اگر اس سے ایک لفظ بھی نکال دیا جائے پھر اس سے بہتر اور زیادہ خوب صورت کسی لفظ برعر بوں کی زبا نہیں جاری کی جا کیں تو انھیں ایسا کوئی لفظ نیل سے گا۔ بہتر اور زیادہ خوب صورت کسی لفظ برعر بوں کی زبا نہیں جاری کی جا کیں تو انھیں ایسا کوئی لفظ نیل سے گا۔ مہر اور خیال ہمارے لیے خفی ہے۔ اس کا سب ہے کہ ہم سلامتی ذوق اور جودت فکر میں اس در جے کونہ نئی وجہ کہ جس پرعرب زمانہ نزول قرآن میں سے مگر جب وہ معارضہ سے عاجز رہے تو اعجاز قرآن کی جت انہی عرب کے ذریعہ سارے عالم پر قائم ہوگئ اس لیے کہ وہ ارباب فصاحت سے اور ان کی ہی جاب سے قرآن کے معارضے کے امکان تھا جیسے حضرت موسی کے مجز سے میں جادوگروں سے اور حضرت میسی کے مجز سے میں اطبا سے جت قائم ہوئی کیوں کہ اللہ تعالی نے کسی بھی نبی کو جو بھی مجز وعطا فر مایا وہ اس کے معارضہ بھی نبی کو جو بھی مجز وعطا فر مایا وہ اس

نبی کے زمانے کے مشہور اور سب سے زیادہ نا در اور انو کھے کہ پر ہی ہوتا تھا چناں چہ جا دو حضرت موی کے زمانے میں انتہائی در ہے کو پہنچا ہوا تھا اسی طرح حضرت عیسی کے زمانے میں طب اور حضرت محمد رسول الله صلی اللہ تعالی علیہ وعلیہم اجمعین کے زمانے میں فصاحت اپنی آخری حدوں کو پہنی ہوئی تھی۔

## تنبيهات

[1] قرآن کے بلندترین مراتب بلاغت پر فائز ہونے کی بابت علما کے درمیان اس حیثیت سے اتفاق ہے کہ تراکیب میں کوئی الیی ترکیب نہیں پائی جاسکتی جو افادہ معنی میں اس سے زیادہ متناسب اور معتدل ہو لیکن اس میں اختلاف ہے کہ کیا سارا قرآن ایک ہی درجہ کبلند پر ہے یانظم قرآن میں درجہ فصاحت و بلاغت کے لحاظ سے باہم تفاوت ہے۔قاضی ماور دی اس کے قائل ہیں کہ کوئی تفاوت نہیں ، قرآن کا ہر کلمہ فصاحت کے بلند ترین مقام پر فائز ہے اگر چہ بعض لوگ بعض دوسر بے لوگوں کے مقابلے میں اسے زیادہ بہتر طور پر محسوس کرتے ہیں ۔لین ابونصر قشیری وغیرہ نے تفاوت کوئی آر دونوں موجود ہیں۔

[۲] شعرموزوں کا رہبہ فصاحت کلام منثور کے مقابلے میں اونچامانا جاتا ہے مگر قرآن کریم شعرموزوں سے خالی ہے اس میں کیا حکمت ہے؟

اس بارے میں کہا گیا کہ قرآن سر چشمہ کق اور جامع صدافت وراسی ہے جب کہ شاعر کا انہائی کمال خیال آفرینی ہے۔ باطل اور غیر واقعی امر کو وہ حق اور واقعی امر کے پیکر میں پیش کرتا ہے، تعریف میں غلواور ندمت وایذا میں مبالغہ سے کام لیتا ہے ، حق کا اظہار اور تھی بات کا اثبات اس کا مقصود نہیں ہوتا اس لیے اللہ تعالی نے اپنے نبی کوشعر سے منز ہ رکھا۔ اور چوں کہ شعر کذب بیانی ووروغ بافی پر مشتمل ہونے میں حد شہرت کو پہنچا ہوا ہے اس لیے اصحاب بر ہان نے ایسے قیاسات کو ''شعریہ''

'' بغض دانیش وروں نے کہا: کوئی دین داراورراست گفتار مخص ایسانہیں دیکھا گیا جواپیے شعر میں حیرت انگیز یا تیں بیان کرے۔

قرآن ہے مستنبط علوم سے علما کا اعتنا

الله تعالیٰ کاارشاد ہے: (مَافَرَّ طُنَا فِی الْکِتْبِ مِنُ شَیْ ہِ: الانعام / ٣٨)"ہم نے اس کتاب میں کچھاٹھاندر کھا۔" '' ویعنی جملہ علوم اور تمام ماکان و ما کیون کااس میں بیان ہے اور جمیج اشیا کاعلم اس میں ہے۔" (خز ائن العرفان)

دوسرے مقام پرارشاد موتا ہے: ﴿ وَنَزَّ لَنَاعَلَيْكَ الْكِتَبَ تِبُيَّانًا لَّكُلِّ شَيْء ،النحل ١٩٨)

"اورجم نے تم پر بیقر آن اتاراکہ ہر چیز کابیان ہے۔"

ترندی وغیرہ کی تخری کے ہے کہ ارشادر سالت آب ہوا "سَتَکُونُ فِتَنْ" "جلد فَتَنے رونما ہوں گے۔"
عرض کی گئی: ان سے نکلنے کی راہ کیا ہے؟ فرمایا: اللّٰہ کی کتاب۔ اس میں تم سے پہلے پیش آنے والے واقعات بھی نذکور ہیں اور تمھارے بعدرونما ہونے والے واقعات بھی یوں ہی تمھارے مابین کا تھم یعنی علم بھی۔
سعید بن منصور نے حضرت عبداللہ بن مسعود سے تخریج کی ۔ انھوں نے فرمایا: جوعلم کا طلب
گار ہووہ قر آن کو اپنے او پر لازم کرلے کیوں کہ اس میں اولین وآخرین کی خبریں ہیں۔ بہقی نے کہا:
انھوں نے علم سے مرادا صول علم لیا ہے۔

بیہ فی نے حسن بھری ہے تخ بیج کی۔انھوں نے کہا:اللہ تعالیٰ نے ایک سوچار کتابیں نازل فرما کیں جن میں سے چاریعنی توریت،انجیل،زبوراور فرقان میں ان کتابوں کے علوم و دیعت فرمادیے

پھران نتیوں کتابوں لیعنی توریت ،انجیل اور زبور کے علوم ،فرقان میں ودیعت فرمادیے۔

حضرت امام شافعی رضی الله تعالی عند نے فر مایا: علا ہے امت کے سارے اقوال سنت کی شرح میں اور سنت قرآن کی شرح ہے۔ یہ بھی فر مایا: حضور صلی الله تعالی علیہ وسلم نے جو بھی احکام صاور فر مائے، قرآن سے مجھ کر صادر فر مائے۔ اس کی تا یید حضور صلی الله تعالی علیہ وسلم کے اس قول سے ہوتی ہے: "إِنِّی لَا اُحِلُّ اِلَّا مَا اَحَلُّ اللهُ ، وَلَا اُحَرِّمُ اِلَّا مَا حَرَّمَ اللّهُ فِی کِتَابِهِ ، اخر جه بهذا اللفظ الشافعی فی الام " ، "بلا شِبه میں وہی حلال کرتا ہوں جے الله نے اپنی کتاب میں حلال کیا اور وہی حرام کرتا ہوں جے الله نے اپنی کتاب میں حلال کیا اور وہی حرام کرتا ہوں جے الله نے اپنی کتاب میں حرام کیا۔"

سعید بن جبیر نے کہا: مجھے رسول اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی جوبھی حدیث درست طریقے پر ملی اس کی تقدیق مجھے کتاب اللہ سے ملی ۔ حضرت ابن مسعود نے کہا: جب میں تم سے کوئی حدیث بیان کروں تو میں کتاب اللہ سے اس کی تقدیق بھی بیان کردوں گا۔ (ان دونوں اقوال کی تخ تے ابن ابی حاتم نے کی) میں کتاب اللہ سے اس کے تعلق راہ ہدایت امام شافعی نے یہ بھی فر مایا: کسی کو جو بھی نیا دینی مسئلہ در پیش ہوتا ہے اس کے متعلق راہ ہدایت کی رہ نمائی کتاب اللہ میں ہوتی ہے۔

اگر کہاجائے کہ کچھا یے احکام ہیں جو براہ راست سنت سے ثابت ہوئے ہیں؟ تو ہم جواباً کہیں گے: در حقیقت یہ بھی کتاب اللہ سے ماخوذ ہیں اس لیے کہ کتاب اللہ نے ہمارے او پر اتباع رسول کو ضروری اور ان کے قول پڑمل کوفرض کیا ہے۔

ایک بارامام شافعی نے مکہ میں کہا: تم لوگ مجھ سے جو جا ہو پوچھو میں شمصیں اس کے متعلق کتاب اللہ سے بتاؤں گا۔ سوال ہوا: اس مُحِرم کے بارے میں آپ کیا کہتے ہیں جو پھو کو مار ڈالے؟ فرمایا: بسم اللهِ الرَّحَمٰنِ الرَّحِمُ الرَّسُولُ فَحُدُوهُ ، وَمَانَهٰکُمُ عَنُهُ فَانَتَهُوُا: الحشر/٧) "اور رسول تمصین جو بچھ عطاکرین اسے اختیار کرلواور جس چیز ہے بھی وہ تمصین روک دین اس ہے بازآ جاؤ۔ " سفیان بن عیبینہ نے ہمیں عبد الملک بن عمیر ہے، اِنھوں نے ربعی بن حِراش ہے، اِنھوں نے مذیفہ بن الیمان سے اور انھوں نے نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے بہ حدیث بیان کی کہ آپ نے فرمایا: میرے بعد ابو بکر وعمر کی اقتدا کرو۔

ہمیں سفیان نے مسعر بن کدام سے اِنھوں نے قیس بن مسلم سے انھوں نے طارق بن شہاب سے اور اِنھوں نے حضرت عمر بن خطاب سے روایت کی کہ انھوں نے حکم دیا کہ محرم بھڑ کو مارڈ الے۔

امام بخاری نے حضرت ابن مسعود سے روایت کی کہ انھوں نے فرمایا: گودنے والیوں، گدوانے والیوں، پیشانی کے بال اکھیڑنے والیوں اور زینت وآرائش کے لیے اپنے وانتوں کے درمیان نفریق کرنے والیوں پر اللہ تعالی کی لعنت ہو کیوں کہ بیسب اللہ کی بناوٹ کو بدلنے والی ہیں۔

یہ بات جب بنی اسد کی ایک عورت کو معلوم ہوئی تو اس نے ابن مسعود سے کہا: مجھے معلوم ہوا

ہو کہ آپ نے الی الی عورتوں پر لعنت کی ہے؟ آپ نے جواب دیا: میں کیوں نہ ان عورتوں پر لعنت

ہی جوں جن پر اللہ کے رسول نے لعنت بھی اور بیلعنت اللہ کی کتاب میں بھی مذکور ہے۔ عورت نے کہا:
میں نے اس قر آن کو پڑھا ہے جو دو دفتوں کے درمیان مکتوب ہے مگر جو بات آپ کہدر ہے ہیں وہ مجھے

اس میں نہیں ملی ۔ انھوں نے کہا: بخد ال اگر تم نے اسے پڑھا ہوتا تو یہ بات پائی ہوتی ۔ کیا تم نے (وما ان کے مالی سول فحذوہ و ما نہ کم عنه فانتھوا) نہیں پڑھا ہے ، ۔ اس نے کہا: ہاں پڑھا تو ہے۔
ان کم الرسول فحذوہ و ما نہ کم عنه فانتھوا) نہیں پڑھا ہے ، ۔ اس نے کہا: ہاں پڑھا تو ہے۔
فرمایا: تورسول نے ان چیز وں سے نہی فرمائی ہے۔

ابن سراقہ نے کتاب الاعجاز میں ابو بکر بن مجاہد سے نقل کیا کہ انھوں نے ایک دن کہا: عالَم میں کوئی ایسی چیز نہیں ہے جو کتاب اللہ میں نہ ہو۔ سوال ہوا کہ سرابوں کا ذکر کہاں ہے؟ جواب دیا: اللہ تعالیٰ کے ارشاد: (لَیْسَ عَلَیْکُمُ جُنَاحٌ اَنُ تَدُخُلُوا بُیُوتًا غَیْرَ مَسُکُونَةٍ فِیُهَا مَتَاعٌ لَّکُمُ: النور /۲۹) میں بیوتا غیر مسکونة سے مراد سرائیں ہی تو ہیں۔"اس میں تم پر بچھ گناہ نہیں کہ ان گھروں میں جاؤجو خاص کسی کی سکونت کے لیے نہیں اور ان کے برسے کا تصمیں اختیار ہے"۔

ابن برہان نے کہا؛ نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے جو پچھ بھی فر مایا وہ یا تو ہو بہوقر آن میں موجود ہے یاس کی اصل قریب یا اصل بعید موجود ہے۔ لیکن جو سمجھ انھوں نے سمجھا اور جونہ جان سکے انھوں نے سمجھا اور جونہ جان سکے انھوں نے نہ جانا۔ اسی طرح آپ نے جو تھم دیا ، یا جو فیصلہ فر مایا ان کی اصل قریب یا بعید بھی قرآن میں موجود ہے۔ ہاں ان باتوں کا متلاثی ان کو اتنا ہی جان سکتا ہے جتنا وہ جدو جہد کرے گا ، اپنی زہنی و

فكرى توانائي صرف كرے كااورجس قدروه انھيں سمجھ سكے گا۔

ایک اور اہل علم نے کہا: اللہ نے جے سمجھ عطا کی ہے وہ ہر چیز کا استخراج قرآن سے کرسکتا ہے یہاں تک کہ ایک اہل علم نے نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی ترسٹھ سالہ عمر مبارک کا استنباط سور ہی منافقون میں اللہ تعالیٰ کے قول: (وَلَنُ بُوَ خُرَ اللّٰهُ نَفُسًا إِذَا جَاءً اَجَلُهَا: المنافقون / ۱۱ (۱۱) سے کیا ہے۔ وجہ یہ ہے کہ اسی آیت کریمہ پر ترسٹھ سور تیں مکمل ہوتی ہیں۔ اس کے بعد سور ہ تغابان کورکھا ہے تاکہ یہا ظہار ہوکہ نبی کے نہ رہنے پر تغابن (نقصان اور کی) کاظہور ہوگا۔

ابن ابوالفصل مری نے اپی تفییر میں کہا: قرآن اگلوں اور پچپلوں کے تمام علوم کا جامع ہے۔ ان سارے علوم کا احاطہ صاحب کلام جل وعلا کو ہے پھراس کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ہواس کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہے۔ سواان علوم کے جنسیں اللہ تعالی نے اپنے لیے مخصوص فر مالیا ہے۔ پھر حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے ان علوم کے بڑے جھے کے وارث سر برآ وردہ اور ممتاز صحابہ کرام ہوئے جیسے خلفا سے راشدین اور عبداللہ بن مسعود وعبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عنہم یہاں تک کہ حضرت ابن عباس نے فر مایا: اگر میر سے اونٹ باند ھنے کی ری کھو جائے تو میں اسے کتاب اللہ میں پالوں گا۔ پھر صحابہ سے ان علوم کے وارث وہ تا بعین ہوئے جو بھلائی کے ساتھ ان کی پیروی کرنے والے ہیں۔ مگر ان کے بعد ہمتیں وارث وہ تا بعین ہوئے جو بھلائی کے ساتھ ان کی پیروی کرنے والے ہیں۔ مگر ان کے بعد ہمتیں بیت ہوگئیں ،عزائم ست ہوگئے ، اہل علم کے حوصلے کمزور ہوگئے اور وہ ان قرآنی علوم قرآن کو اقسام اٹھانے سے قاصر ہوگئے جن کے حامل صحابہ وتا بعین تھے اس لیے انھوں نے علوم قرآن کو اقسام وانواع میں تقسیم کیا ، اور ایک ایک گروہ ایک ایک فن کے خصیل و تعلیم میں لگ گیا۔

کے علمانے قرآن کے معانی سے تعرض اور اس میں ودیعت رکھے ہوئے احکام وائر اروچگم میں تد بر کے بغیر صرف اس کے لغات کے ضبط ،اس کے کلمات کی تھیجے ،اس کے حروف کے بخارج ، حروف کی تعداد ،اس کے کلمات و آیات وسور اور اُحزاب وانصاف (آدھا) وارباع (چوتھائی) کی تعداد ، اس کے سجدول کی تعداد اور ہر دس آیت پر ایک علامت مقرر کرنے سے اعتنا کیا۔ مزید برآں انھوں نے ایک جیسے کلمات اور ملتی جلتی آیات کے شار میں بھی دل چھپی کی اس لیے انھیں قرا کہا گیا۔

نحویوں نے قرآن میں وار دمعرب وہنی ،اساوا فعال اور حروف عاملہ وغیر عاملہ کی طرف توجہ مبذول کی اور اسااور ان کے توابع ،اقسام افعال ، لازم ومتعدی ،کلمات کے رسم الخط اور ان تمام امور میں تفصیلی گفتگو کی جن کا قرآن سے تعلق ہے تی کہ بعض نحویوں نے مشکل آیات کی ترکیب نحوی بیان کی اور بعض نے پورے قرآن کی ترکیب کھی۔

مفرین نے قرآن کے الفاظ سے اعتنا کیا چناں چہ انھیں اس میں کوئی ایسالفظ ملا جوا یک معنی پر دلالت کرتا ہے۔ یوں انھوں نے اول کوال کے حکم پر جاری کیا اور اگر اس طرح کے کسی لفظ کی مراد میں خفاتھا تو اس کی توضیح کی۔ اور دویا دو سے زیادہ معانی رکھنے والے الفاظ کے چند محتملات میں سے ایک کوتر جیح دی۔ اس طرح ان مفسرین میں سے مرایک نے اپنی اپنی فکر سے کام لیا اور ایٹے تقاضا نے فکر ونظر کے مطابق کلام کیا۔

علما مے اصول قرآن میں موجود عقلی دلائل اور اصلی ونظری شُواہد کی طرف متوجہ ہوئے۔جیسے اللہ تعالی کا یہ قول: (لَوُ کَانَ فِیُهِ مَاالِهَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا: الانبیاء / ۲۲) اور دوسری کثیر آیات۔ ""
"اگرز مین وآسان میں اللّہ کے سوا چند خدا ہوتے تو ضرور دونوں بدظمی کا شکار ہوجاتے۔"

اسی لیےانھوں نے قرآن سے اللہ تعالیٰ کی وحدانیت ،اس کے وجود ،بقا، قِدم ،قدرت ،ملم اور ناشایاں امور سے اس کی تنزیہ پر دلائل کااشنباط کیا۔اوراس علم کو''اصول دین'' سے موسوم کیا۔ سے سے مقتصد میں کا سے میں مقتصد کیا ہے۔ اس کا میں ایک کا سے میں مقتصد کیا ہے۔ اس مقتصد میں مقتصد کیا ہے۔ اس مقتصد

ایک گروہ نے خطاب قرآنی کے معانی میں تا مل کیا ، تو دیکھا کہ بعض کلمات عموم کے مقتضی ہیں اور بعض خصوص جا ہتے ہیں اور اس طرح کے امور پرنظر کی تو اس سے حقیقت ومجاز جیسے لغوی احکام متنبط کیے اسی طرح تخصیص ، خبر ، نص ، ظاہر ، مجمل ، محکم ، متثابہ ، امر ، نہی ، ننخ ، قیاس کی تشمیں ، استصحاب حال ، استقر اوغیرہ کے بارے میں کلام کیا اور اس فن کا نام '' اصول فقہ'' رکھا۔

ایک گروہ نے اپنی نظر صائب اور فکر صادق قر آن کے حلال وحرام اور دیگرا دکام کے ادراک میں صرف کی تواس کے اصول کی تاسیس اور فروع کی تفریع کا کام کیا آوراس بارے بیں اچھی تفصیل کی۔ اس فن کوانھوں نے ''علم فروع'' اور''علم فقہ' ہے موسوم کیا۔

ایک جماعت نے قرآن میں ذکر شدہ قصص اور گزشته امتوں کے احوال کی جانب نظرا تھائی تو ان سارے واقعات و حالات کو نقل کیا ، امتوں کے آثار واخبار کی تدوین کی ، یہاں تک کہ دنیا کی ابتدا اور اول خلق کا تذکرہ کیا۔ اس فن کو انھوں نے ''تاریخ وقصص'' کا نام دیا۔

کے حضرات کو قرآن میں بیان شدہ جگم ،امثال اور مواعظ کا خیال آیا کہ یہ دلوں میں اضطراب بریا کردیتے ہیں اور معلوم ہوتا ہے کہ پہاڑوں کو اپنے اثر سے ریزہ ریزہ کرڈ الیس گے۔ تو انھوں نے قرآن کے وعدہ، وعید ،نخویف، بثارت اور موت ،معاد، نشر، حساب، عقاب اور جنت ونار کے تذکروں سے کچھ مواعظ کی فصلیں اور زجرو تنبیہ کے اصول مستبط کیے۔ یہ حضرات خطباو وُ عاظ کہلائے۔

کچھلوگوں نے قرآن ہے'' خوابوں کی تعبیر کاعلم''مشتبط کیا۔قرآن میں حضرت یوسف علیہ السلام کے قصے کے تحت فرید گایوں کا ذکر ہے۔ای طرح قید خانے میں ان کے دوساتھیوں کے خواب

اوران کی تعیر کابیان ہے، خود حضرت یوسف علیہ السلام نے سورج ، چا نداور گیارہ ستاروں کوخواب میں دیکھا کہ ان کا تجدہ کررہے ہیں، آخر میں اس کی جوتعیر رونما ہوئی وہ بھی قرآن میں ندکورہے۔ ان سب سے اخذ کرتے ہوئے ان حضرات نے ''علم تعبیر رویا'' نکالا۔ اور ہرخواب کی تعبیر قرآن سے نکالی، اگر قرآن سے نکالیا وشوار ہوا تو حدیث میں نظر کی ، اس لیے کہ حدیث رسول ، شارح قرآن ہے۔ اگر حدیث سے تعبیر ملنی مشکل ہوئی تو جگم وامثال سے اخذ کی ۔ پھر بید دیکھا کہ بول چال میں لوگوں کی اصطلاح اور ان کا عرف کیا ہے؟ تا کہ اس سے اپنا مطلوب اخذ کر سکیں ، اس لیے کہ قرآن ''وَالمُرُ فِ اللّٰ مُعروف کا حکم دو۔''سے اس طرف اشارہ کر رہا ہے۔

قرآن میں میراث سے متعلق آیات، وراثت پانے والوں اور ان کے حصوں وغیرہ کا بیان ہے، ایک جماعت نے اس سے متعلق آیات، وراثت پانے والوں اور ان کے حصول وغیرہ کا بیان ہے، ایک جماعت نے اس سے 'علم فرائض' اخذ کیا۔ اور قرآن میں جونصف، ثلث ، ربع ، سدس ، اور غمن کا ذکر ہے اس سے فرائض کے حماب اور عول کے مسائل کا استنباط کیا۔ اور قرآن سے ''وصیتوں کے احکام'' کا بھی استخراج کیا۔

ایک جماعت نے اس پرنظر کی جوقر آن میں کیل ونہار ہمس وقمر ،منازل قمر ،نجوم اور برون وغیرہ کے ذکر میں رب کی قدرت پر عظیم دلائل اور روشن احکام فراہم کیے گئے ہیں۔اس سے انھول نے ''علم توقیت'' کااستنباط کیا۔

فن ادب اور شاعری ونٹر نگاری ہے دل چھپی رکھنے والوں نے قر آن کے اوبی محاس پر توجہ دی، قر آن میں لفظ کی جز الت بھم کا بائکین، سیاق کا حسن، مبادی، مقاطع وغیر ہ کی عمر گی، خطاب کی رنگار گئ ایجاز واطناب وغیر ہ کی خوبیاں دیکھیں اور ان سب ہے''علم معانی وبیان وبدیع'' کا استنباط کیا۔

ارباب اشارات اور صحاب حقیقت نے قرآن میں نظر کی تو ان کے سامنے قرآن کے الفاظ سے کچھا لیے دقائق اور معانی رونما ہوئے جن کے انھوں نے خاص خاص اصطلاحی نام رکھے جیے فنا۔ بقا، حضور، خوف، ہیبت، اُنس، وحشت، قبض، بسط وغیرہ۔[انھوں نے ان سب سے ایک مستقل فن تشکیل کیا، جے علم الاسرار، علم باطن یاعلم آخرت سے موسوم کیا۔ اب اس کوعلم تصوف کہا جاتا ہے]
میں میں میں میں میں مونوں کا مختصر تذکرہ جوملت اسلامیہ نے قرآن کیم سے اخذ کیے۔

میں ہے۔ امام غزالی وغیرہ نے فرمایا: قرآن میں احکام سے متعلق آیات پانچ سوہیں بعض نے کہاایک سو بچاس ہیں ۔ کہا گیا سو بچاس ہیں ۔ کہا گیا کہ شایدان کی مرادوہ آیات ہیں جن میں صراحة احکام کا بیان ہے ورنہ بہت سے احکام، قصص وامثال کی آیات ہے بھی مستبط ہوتے ہیں۔

شيخ عز الدين بن عبدالسلام رحمة الله عليه في اين كتاب "الإمام في ادلة الاحكام" من

کھا ہے کہ' بیشتر آیات قرآنی ایسی ہیں کہ آداب حسنہ اور اخلاق جمیلہ پرشتمل احکام سے خالی نہیں۔ وہ فرماتے ہیں: احکام پر استدلال کئی طرح ہوتا ہے۔ بھی صیغہ سے ہوتا ہے۔ بی ظاہر ہے۔ بھی خبر سے ہوتا ہے۔ جیسے: ''اُحِلَّ لَکُمُ'' ''تمھارے لیے حلال کیا گیا۔'' '' حُرِّمَتُ عَلَیٰکُمُ الْمَیْتَةُ '' ''تم پر حرام کیا گیامردار۔'' ''حُتِبَ عَلَیٰکُمُ الصِّیَامُ'' 'قم پر روزے فرض کیے گئے۔'' حرام کیا گیامردار۔'' ''حُتِبَ عَلَیٰکُمُ الصِّیَامُ'' ، تقم پر روزے فرض کیے گئے۔'' کبھی احکام کا استدلال اس سے بھی ہوتا ہے جو کسی کام پر دنیایا آخرت میں بھلائی یا برائی ، نفع

تبھی احکام کااستدلال اس سے بھی ہوتا ہے جو کسی کام پردنیایا آخرت میں بھلائی یابرائی، نفع یاضررمرتب کیا گیا ہے۔

شارع نے بندوں کی ترغیب وتخویف اور ان کے اذہان سے قریب کرنے کے لیے بیان احکام کو بہت ساری نوعوں میں تقسیم کیا ہے۔ مثلاً درج ذیل امور وہ ہیں جن سے کسی فعل کی مشروعیت ظاہر ہوتی ہے خواہ وہ وجوب کے درجہ میں ہویا مندوبیت کے درجہ میں۔

ا۔ شریعت نے کسی فعل کو باعظمت بتایا۔ ۲۔ اس کی مدح کی۔ ۳۔ یا اس فعل کے سبب فاعل کی مدح کی۔ ۳۔ یا اس فعل کے سبب فاعل کی مدح کی۔ ۳۔ اس فعل کو پہند کیا۔ ۵۔ اس فعل کو پہند کیا۔ ۵۔ اس فعل کو پہند کیا۔ ۵۔ اس فعل کو ستقیم ، مبارک یا طیب کہا۔ ۸۔ اس کی قتم یا د کی۔ ۹۔ اس کے فاعل کی قتم یا د کی۔ 9۔ اس کے قاعل کی قتم یا د کی۔ علی کے گھوڑوں کی ، فنس لوامہ کی قتم یا د کی۔

۱۰-۱س فعل کو اپنے بندے کے تذکرے کا سبب بنایا۔۱۱۔۱سے محبوب بنانے کا سبب بنایا۔۱۲۔ دنیایا آخرت میں ثواب کا سبب بنایا۔۱۳۔ اسے نیک صلہ کا سبب بنایا۔۱۳۔ اس فعل کو اس کی برائیاں مٹانے کا ہدایت کا سبب بنایا۔۱۵۔ فاعل کو راضی کرنے کا ۱۲۔ اس کے گناہ بخشنے کا ۱۷۔ اس کی برائیاں مٹانے کا ۱۸۔ اسے قبول فرمانے کا ۱۹۔ فاعل کو فریت کا ۲۰۔ یا اس کی بشارت کا سبب بنایا۔ ۲۱۔ فاعل کو طیب کہا۔۲۲۔ فعل کو معروف کہا۔۲۳۔ فاعل سے حزن وخوف کی نفی کی۔۲۳۔ فاعل کو امن و بے خوفی کا وعدہ دیا۔ ۲۵۔ فعل کو فاعل کی ولایت کا سبب بنایا۔۲۲۔ یہ جبر دی کہ رسول نے اس فعل کے حصول کی دعا کی۔ ۲۵۔ فعل کو وقعل کے وصول کی دعا کی۔ ۲۲۔ فعل کو دون کی اس بنایا۔۲۲۔ می مدح کی صفت مثلاً حیات ، نور ، شفا سے موصوف کیا۔

یہ سارے امورایسے ہیں جو تعل کی مشروعیت بیان کرتے ہیں۔ اب وہ امور دیکھیے جو تعل کی حرمت وممانعت کی دلیل ہوتے ہیں۔

ا۔شارع نے اس فعل کے ترک کامطالبہ کیا۔۲۔اس فعل کی ندمت کی سے فاعل کی ندمت کی۔ سے فاعل کی ندمت کی۔ سے فاعل پو ختمان کو تمن رکھا۔۲۔اس پرلعنت کی۔ کے بہندیدہ ہونے کی ففی کی۔ ۱۵ فاعل سے رضا کی نفی کی۔ ۱۵۔فاعل سے رضا کی نفی کی۔ ۱۰۔فاعل سے رضا کی نفی کی۔۱۱۔فاعل سے رضا کی ففی کی۔۱۱۔فاعل کو بہائم یا شیاطین کے مشابہ کہا۔۱۲۔فعل کو بدایت سے مانع قرار دیا۔۱۳۔فعل کو قبول سے

مانع کہا ہما۔ اے برایا ناپندیدہ ہوتے ہے موسوف کیا۔ ۱۵۔ انہیا نے اس معل سے ناہ ما تھی۔ ۱۷۔ اے وشن رکھا۔ کا فعل کونٹی فلاح کا ۱۸۔ ونیا یا آخرت کے عداب کا عبب بنایا۔ 19\_ ندمت - ٢٠ يا ملامت .... \_ ٢١ يا ضلالت .... ٢٢ يا معصيت كاسب بتايا٢٣ \_ الصحبيث .... ٢٣ يارجس \_\_ ٢٥ يانجس كها٢ ٢ فستى ... \_ ٢٠ يا كناه كها ٢٨ كناه ... \_ ٢٩ يارجس \_ ٢٠ يالعنت \_ ١٣٠ غضب .... ـ ٢ سياز وال نعمت .... يسسياز ول مصيبت ٢٠٠٠ يا عدود ميس ميس عدم مدهم يا سخت ولی ۳۷ بیارسوائی سے بیا حقارت نفس کا سبب بتایا۔ ۳۸ باللہ کی عداوت ۳۹ باس کی جنگ ۴۶ باس سے استہزا کے وہال اہم مشتر کے وہال .... کا سبب ہنایا یہ سے اس فعل کو فاعل سے بھلا دینے کیسی جھوڑ دیے جانے کا سبب بتایا۔ ۱۳۳۰ اس تعل پراہے صبر ۲۳۰ یا جام ۲۵۰ یا ترک تعرض کا ذکر کیا۔ ۲۶۰ ۔ اس سے تو برکی دعوت دی۔ سے ماعل کو نعبث ۴۸ ۔ یا حقارت سے موصوف کیا۔ ۹۷ فعل کو شیطان کے کام ۵۰۔اس کی تزیین ....۔۵۱۔ یا فاعل پر شیطان کے تسلط کی طرف منسوب کیا ۔۵۳ فعل کو سی صفت ذم \_مثلاً ظلم، بغی ،عدوان ، گناہ ، یا مرض ہے موصوف کیا ۔ ۵۳ \_ انبیائے اس تعل سے .... مم و یا اس کے فاعل سے بیزاری ظاہری ۵۵ ۔ یا خداکی بارگاہ میں اس کے فاعل کی شکایت کی ۔ ۵۹ ۔ یا فاعل سے تھلی عداوت رکھی ے ۵ ۔ یااس پر رنج وغم ہے منع کیا ۵۸ ۔ یا شارع نے اس فعل کو دنیا یا آخرت میں فاعل کی نامرادی کا سبب بنایا ۵ - اس فعل پر جنت اور جنت کی نعمتوں ہے محرومی مرتب کی ۲۰ - یہ بتایا کہ فاعل خدا کا دہمن ہے ۲۱ ۔ یا خدا اس کا زخمن ہے ۲۲ ۔ فاعل کو خدا ورسول ہے جنگ کی آگا ہی دی ۲۳ ۔ بیہ بتایا کہ فاعل پر دوسروں کے گنا ہوں کا بھی بوجھ ہے ۲۴ ۔ بتایا گیا کہ بیشایاں نہیں ، یا بیانہ ہو۔ ۲۵ \_اس فعل سے متعلق یو چھنے پر تقویٰ کا حکم دیا ۲۷ \_ یااس کے برخلاف کام کا حکم دیا ۲۷ \_ فاعل سے متارکت کا حکم دیا ۲۸ \_ بیہ بتایا کہ اس فعل کا ارتکاب کرنے والے آخرت میں ایک دوسرے کولعنت کریں گے ۲۹۔ یا ایک، دوسرے سے بیزاری ظاہر کرے گا ۵۰۔ یا ایک دوسرے پر بددعا کرے گا الے۔فاعل کو گمراہی ہے موصوف کیا ۲ کے۔ یہ بتایا کہ وہ فاعل خدا کے نزد یک کوئی حیثیت نہیں رکھتا سے۔ یا وہ رسول اور صحابہ سے الگ ہے ہے۔ اس سے باز رہنے کو فلاح کا سبب بتایا ۵۷۔ اے مسلمانوں کے درمیان بغض وعداوت ڈالنے کا سبب بتایا ۲۷۔اس سے فرمایا گیا: کیا تو باز آنے والا ے؟ ۷۷۔ انبیا کواس فعل کے مرتکب کے لیے دعا کرنے سے روکا گیا۔ ۸۷۔ اس پر ابعاد یعنی ہلاکت يا طرديعنى وتكارم تب فرمائى - 29 - يا كها كيا "قُتِلَ مَنُ فَعَلَهُ" بلاكت زوه موجوايا كرے يا "فَاتَلَهُ اللهُ "خدااے ہلاک کرے۔ ۸۰ یہ بتایا کہ اس فعل کے مرتکب سے الله روز قیامت کلام نفر مائ گا۔ ۸۔ یااس کی طرف نظر رحمت نہ فرمائے گا۔۸۲۔ اسے سخرانہ کرے گا۔۸۳۔ اس کا کام نہ بنائے گا-۸۲-اس كاواؤ كامياب نه مونے دے گا-۸۵-وه فلاح نه يائے گا-۸۲-اس برشيطان كولگا ویا ہے۔ ۸۷۔ وہ فعل اس کے مرتکب کاول کج کیے جانے کا....۸۸۔ یااللہ کی نشانیوں سے پھیرد بے جانے کا .... ٨٩ ـ يافعل كى علت يو چينے كا سبب ٢-

بیسارے امورایے ہیں جو فعل کے ممنوع ہونے کی دلیل ہیں، اور بنسبت مروہ ہونے کے حرام ہونے پران کی دلالت زیادہ ظاہر ہے۔

فعل کی اباحت اور جواز درج ذیل امورے متبط ہوتا ہے۔

ا صاف " طال كرنا" بتايا كيا موا - اس ير كناه، حرج، اثم، مواخذه كي نفي موس -اس ك تحریم سے سکوت ہو ۲۔ اسے حرام کہنے والے پرنگیر ہوے۔ بتایا گیا ہوکہ اسے ہمارے لیے بنایا یا پیدا کیا ۸ \_ اگلوں کے فعل کابیان ہواوراس پر کوئی مذمت نہ ہو۔

اگراگلوں کافعل بتانے کے ساتھ اس پر مدح بھی آئی ہوتو یفعل کے وجو بایا استحبا با مشروع مونے کی ولیل ہے۔ انتھیٰ کلام الشیخ عز الدین ۔

بعض علمانے فر مایا کہ جواز بھی سکوت ہے بھی متنبط ہوتا ہے۔

ایک جماعت نے قرآن کے غیرمخلوق ہونے پراس سے استدلال کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن میں اٹھارہ جگہ انسان کا ذکر کیا اور فر مایا کہ وہ مخلوق ہے۔اور قر آن کا چون (۵۴) جگہ ذکر فر مایا اور بینہ کہا کہ '' و پخلوق ہے'۔ اور جب انسان اور قرآن دونوں کو یکجاذ کر کیا تو دونوں کا حال الگ الگ رکھااور یوں فرمایا: (اَلرَّ حُمْنُ عَلَّمَ الْقُرُانَ ، خَلَقَ الإنسَانَ :الرحمن / ١) "وه رَمْن عِصْ فَ قرآن سکھایا۔انسان کو پیدا کیا۔''

## امثال القرآن

ارشادبارى تعالى ٢: ﴿ وَلَقَدُ ضَرَبُنَالِلنَّاسِ فِي هَذَا الْقُرُانِ مِنُ كُلِّ مَثَلٍ لَعَلَّهُمُ يَتَذَكَّرُونَ: الزمر/۲۷) "اور بیشک ہم نے لوگوں کے لیے اس قرآن میں ہرشم کی کہاوت بیان فرمائی کہسی طرح انھیں دھیان ہو۔''

ووسرے مقام پر ہے:﴿ وَتِلُكَ الْاَمُثَالُ نَضُرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعُقِلُهُا إِلَّا الْعَلِمُونَ : العنكبوت/٤٣) "اور بيه ثماليس ہم لوگوں كے ليے بيان فرماتے ہيں اور انھيں نہيں سمجھتے مگر علم والے\_'' بيهق نے حصرت ابو ہريره سے تخريخ کی كه انھوں نے كہا: رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم نے فرمایا: قرآن پانچ وجہوں پر نازل ہوا حلال ،حرام ،محکم ، متشابہاورامثال تو حلال برعمل کرو ،حرام سے

گریز کرو، محکم کا اتباع کرو، متشابه پرایمان رکھواورامثال ہے عبرت حاصل کرو۔ ماور دی نے کہا: قرآن کے امثال کاعلم بھی علم القرآن کی ایک عظیم ترین نوع ہے ۔ لیکن اوگ اَمثالِ میں مشغول ہو گئے اور جن چیزوں کے لیے متکیں ذکر کی گئی ہیں ان کونظر انداز کر دیا حالاں کہ مثل ممثل کئے کے بغیرا یہے ہی ہے جیسے گھوڑ ابغیرلگام کے اورا ونٹنی بغیر مہار کے۔ ایک صاحب علم نے کہا: امام شافعی رحمہ اللہ نے اس علم کوان علوم قرآنی ہے شار فرمایا جن سے آگاہی مجہدے لیے ضروری ہے۔وہ فرماتے ہیں: پھرمجہدے لیے اللہ کی اطاعت پر دلالت کرنے والی اور

اس کی معصیت سے اجتناب کابیان کرنے والی ان امثال کی معرفت لابدی ہے جوقر آن میں مذکور ہیں۔ شیخ عز الدین بن عبدالسلام نے فر مایا: الله تعالیٰ نے قرآن میں تذکیراور پندوموعظت کے کیے امثال کا بیان فرمایا ہے۔ لہذا جومثل ( کہاوت ) ، ثواب میں عدم یکسانیت یا کسی عمل کو ا کارت کرنے، یامدح یا ذم یا اس جیسے کسی اور امر پر مشتمل ہووہ احکام پر دلیل ہوگی۔

امثال القرآن كي دونتميں ہيں:[ا] ظاہرومصرح[۲]خفي وغيرظاہرجس ميںمُمثل كاذكرنه ہو\_ اول کی چندمثالیں:

(مَثَلُهُمُ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوُقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَ تُ مَاحَوُلَهُ ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمُ وَتَرَكَّهُمُ فِي ظُلُمْتٍ لَّا يُبُصِرُونَ ،صُمٌّ بُكُمْ عُمَى فَهُمْ لَا يَرُجِعُونَ . أَوُ كَصَيِّبٍ مِّنَ السَّمَاءِ فِيهِ ظُلُمْتُ وَّرَعُدٌ وَّبَرُقٌ يَّجُعَلُونَ أَصْبِعَهُمُ فِي اذَانِهِمُ مِّنَ الصَّوَاعِقِ حَذَرَ الْمَوُتِ وَاللَّهُ مُحِيُظٌ بِالْكُفِرِينَ : البقرة /١٩،١٨،١٧)"ان كى كہاوت اس كى طرح ہے جس نے آگروش كى توجب اس نے آس پاس،سب جگمگااٹھا،اللہ ان کا نور لے گیا اور انھیں اندھیریوں میں چھوڑ دیا کہ پچھنہیں سوجھتا ، بہرے گو نگے اندھے، تو وہ پھرآنے والے نہیں یا جیسے آسان سے اتر تا یانی کہ اس میں اندهیریاں ہیں اور گرج اور چک،ایخ کا نوں میں انگلیاں تھونس رہے ہیں کڑک کے سبب موت کے ڈ رہے،اوراللّٰد کا فروں کو گھیرے ہوئے ہے۔''

ان آیات میں منافقین کی دوکہاوتیں بیان فر مائیں ،ایک آگ کی اور دوسری بارش کی۔

﴿ أَنُزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَالَتُ أَوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَافَاحُتَمَلَ السَّيُلُ زَبَدًا رَّابِيَّاوَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي النَّارِ ابْتِغَاءَ حِلْيَةٍ أَوُ مَتَاعٍ زَبَدٌ مِّثُلُةً كَذَٰلِكَ يَضُرِبُ اللَّهُ الْحَقَّ وَالْبَاطِلَ فَامَّا الزَّبَدُ فَيَذُهَبُ جُفَاءً وَأَمَّامَا يَنُفَعُ النَّاسَ فَيَمُكُ فِي الأرضِ: الرعد / ١٧)" السف آسان على اتاراتونا ل ا پے لائق بہ نکلے تو پانی کی رواس پرا بھر ہے ہوئے جھا گا ٹھالائی ،اورجس پرآ گ دہ کاتے ہیں گہنا ، یا اور اسباب بنانے کو ،اس ہے بھی ویسے ہی جھا گا ٹھتے ہیں ،اللہ بتا تا ہے کہ حق اور باطل کی یہی مثال ہے ،تو جھا گ تو بھک کر دور ہوجا تا ہے اور وہ جولوگوں کے کام آئے زمین میں رہتا ہے۔''

ابن ابی حاتم نے بطریق علی ، حضرت ابن عباس سے تخریج کی: آپ نے فرمایا: یہ ایک مثل ہے جواللہ تعالی نے بیان فرمائی ، دلوں نے اس سے اپنے یقین اور شک کے مطابق اپنا اپنا حصہ لیا۔ "فاما الزبد فیذ هب جفاء "شک ہے۔ اور "واما ما ینفع الناس فیمکٹ فی الارض" یقین ہے۔ تو جس طرح سونے چاندی کے زیورات کوآگ میں ڈالے جانے کے بعدان کے خالص حصے کو لیاجا تا ہے اوران کے کھوٹ کوآگ میں چھوڑ دیاجا تا ہے اسی طرح اللہ تعالی یقین کو قبول فرمائے گا اورشک کوترک فرمادے گا۔

ابن ابی حاتم نے ہی عطا ہے تخ تانج کی: انھوں نے کہا: بیثل اللہ تعالی نے مومن و کا فر کے لیے بیان فر مائی ہے۔

انھوں نے ہی قادہ سے تخ تا کی: قادہ نے کہا: اس آیت کریمہ میں اللہ تعالی نے ایک مثل میں تین مثلیں بیان فرمائی ہیں۔فرما تا ہے: جس طرح جھاگ پانی سے چھنٹ کر پھک ہوجا تا ہے پھر نہ تو وہ قابل انتفاع رہ جا تا ہے اور نہ ہی اس کی برکت کی کوئی آس رہ جاتی ہے اسی طرح باطل، باطل پرستوں سے چھنٹ کرالگ ہوجا تا ہے۔اور جس طرح پانی جبز مین میں تھم کر باقی رہتا ہے تو اس سے زمین زر خیز ہوجاتی ہے،اس کی برکت بڑھ جاتی ہے اور وہ اپنے بیڑ پودے،لہلہاتی فصلیں اور ہری بھری گھاسیں اگاتی ہے اور جس طرح سونا چا ندی ہوجاتی ہیں اسی طرح حق ،اہل حق کے لیے باقی رہتا ہے زائل ہوجا تا ہے اور خس طرح سونے کا کھوٹ آگ میں ڈالے جانے ہیں اسی طرح حق ،اہل حق کے لیے باقی رہتا ہے۔اور جس طرح سونے کا کھوٹ آگ میں ڈالے جانے کے وقت اس سے زائل ہوجا تا ہے اس طرح باطل ،اہل باطل سے چھنٹ کرزائل ہوجا تا ہے۔

(وَالْبَلَدُ الطَّيِّبُ يَخُوُجُ نَبَاتُهُ بِإِذُنِ رَبِّهِ وَالَّذِى خَبُتَ لَا يَخُو جُ إِلَّا نَكِدًا: الاعراف/٥٥) "اورجوا جھی زمین ہے اس کا سبرہ اللہ کے حکم سے نکلتا ہے اور جو خراب ہے اس میں نہیں نکلتا مگر تھوڑا بمشکل ۔"

ابن ابی حاتم نے بطریق علی ،حضرت ابن عباس سے نخری کی: آپ نے فر مایا: اللہ تعالی نے یہ مثل "والبلد الطیب" مومن کے لیے بیان فر مائی ہے۔ فر ما تا ہے: جس طرح اچھی زمین کا کھل اچھا ہوتا ہے ای طرح مومن بھی اچھا اور اس کاعمل بھی اچھا ہوتا ہے۔ اور "الذی حبث "کافر کے لیے مثل

ہے توجس طرح زمینِ شوروٹمکین اچھی نہیں ہوتی اس طرح نہ تو کا فراچھا ہوتا ہے نہ اس کاعمل ہی۔ ﴿ آيَوَدُّ أَحَدُكُمُ أَنُ تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِّنُ نَّخِيْلٍ وَّأَعْنَابٍ تَجُرِي مِنُ تَحْتِهَا الْأَنْهَرُلَهُ فِيُهَامِنُ كُلِّ الثَّمَرَاتِ وَأَصَابَهُ الْكِبَرُ وَلَهُ ذُرِّيَّةٌ ضُعَفَاءُ فَإَصَابَهَا اِعْصَارٌ فِيهِ نَارٌ فَاحْتَرَقَتُ : البقرة /٢٦٦) "كياتم ميں كوئى اسے ببندر كھے گاكداس كے ياس ايك باغ مو تھجوروں اور انگوروں كا جس کے نیچندیاں بہیں،اس کے لیےاس میں ہرقتم کے پھلوں سے ہواورا سے بڑھایا آیا اوراس کے نا توال بيچ بين تو آياس پرايک بگولاجس مين آگ تھي تو جل گيا۔''

امام بخاری نے حضرت ابن عباس سے تخ تا کی: انھوں نے کہا کہ حضرت عمر بن خطاب نے ایک دن اصحاب نی صلی الله تعالی علیه وسلم سے یو چھا کہ آیت کریمہ "ایود احد کم ان تکون له جنة من نخيل و اعناب" كس كے بارے ميں نازل ہوئى ؟ \_ انھوں نے جواب ديا الله ہى خوب جانے والا ہے۔حضرت عمر کوایسے جواب پرغصہ آگیا اور فرمایا: پیکھو کہ ہم جانتے ہیں یا ہم ہمیں جانے۔ ابن عباس نے کہا: میرے دل میں اس ہے متعلق ایک بات ہے۔اس پر حضرت عمر نے فر مایا: میر ب برادرزادے! تم جواب دواورخودکوحقیرمت تصور کرو۔ ابن عباس نے کہا: اس آیت میں ایک عمل کی مثل بیان کی گئی ہے۔حضرت عمر نے کہا: وہ عمل کیا ہے؟ حضرت ابن عباس نے کہا: پیدایک ایسے صاحب دولت وثروت یخض کے لیے مثل ہے جو طاعت خداوندی پڑمل پیرا ہو، بعداز اں اللہ تعالی نے اس کے پاس شیطان بھیج دیا جس سے وہ معاصی اور گنا ہوں میں لگ گیا یہاں تک کہا ہے نیک اعمال ضائع و برباد کرڈالے۔

امثال القرآن كي قتم دوم: امثال خفيه ـ

ماوردی نے کہا: میں نے ابواسخق ابراہیم بن مضارب بن ابراہیم سے سنا وہ کہتے ہیں، میں نے اپنے والد سے سنا، وہ کہتے ہیں کہ میں نے حسن بن نضل سے پوچھا: آپ عرب وعجم کی مثلیں قرآن ے نکالتے رہتے ہیں۔ بتائے کہ بیٹل "خَیْرُ الْاُمُورِ اَوْسَاطُهَا" "امور میں بہتر وہ ہیں جو درمیانی ہوں، قرآن میں آپ کولتی ہے؟ انھوں نے جواب دیا: ہاں! مثل جارجگہوں میں ملتی ہے:

[1] (لَافَارِضْ وَّلَا بِكُرٌ عَوَانٌ بَيُنَ ذَلِكَ: البقرة/٦٨)" (كار) نه بورهي مواورنه اوسر بلکہان دونوں کے پیج میں (ہو)۔''

[٢] (وَالَّذِيْنَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمُ يُسُرِفُوا وَلِمُ يَقُتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَٰلِكُ قِوَامًا :الفرقان/٦٧) "اوروہ کہ جبخرچ کریں نہ حدہے بڑھیں اور نہ تنگی کریں اوران دونوں کے پیچاعتدال پررہیں۔'' [٣] ﴿ وَلَا تَجْعَلُ يَدَكَ مَغُلُولَةً اِلَى عُنُقِكَ وَلَا تَبُسُطُهَاكُلَّ الْبَسُطِ فَتَقُعُدَ مَلُومًا

مَّحُسُورًا: الاسراء/ ٢٩)" اورا پناہاتھا پی گردن سے بندھا ہواندر کھاور نہاسے بورا کھول دے کہتو بیٹھ رہے ملامت کیا ہوا، تھکا ہوا۔"

[٤] (وَلَا تَحُهُرُ بِصَلُوتِكَ وَلَا تُخَافِتُ بِهِ وَابُتَغِ بَيُنَ ذَلِكَ سَبِيلًا: الاسراء /١١٠) "اورا پن نمازند بهت واز سے پڑھو،نه بالكل آسته اوران دونوں كے بي ميں راسته جا ہو۔"

میں نے پھر پوچھا کیا آپ کتاب الله میں "مَنُ جَهِلَ شَیْعًا عَادَا ہُ" [ااکو پاتے ہیں؟ انھوں نے کہاہاں! بدوجگہوں میں ہے:

[١] (بَلُ كَذَّبُوا بِمَا لَمُ يُحِيُطُوا بِعِلْمِه: يونس/٣٩) " بلكها ع جمثلا يا جس كَعلم ير قابونه يايا-"

میں نے پھرسوال کیا: کیا " اِحُذَرُ شَرَّ مَنُ اَخْسَنُتَ اِلَیْهِ" [7] کتاب الله میں موجود ہے؟ انھوں نے جواب دیا: ہاں! اس آیت کریمہ میں (وَمَا نَقَمُوا اِلَّا اَنُ اَعُنَهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ مِنُ فَضُلِه: التوبة /۷٤)" اور انھیں کیا برالگا یہی نا کہ اللہ ورسول نے انھیں اپنے فضل سے فنی کردیا۔"

میں نے پھر دریافت کیا: "لَیُسَ الْخَبَرُ کَالْعِیَانِ" [<sup>۳]</sup> کے بارے میں بتا ہے؟ انھوں نے جواب دیا یہ اللہ تعالیٰ کے اس قول میں ہے: (قَالَ أَوَلَمُ تُؤْمِنُ قَالَ بَلَیٰ وَلَکِنُ لِیَطُمَئِنَّ قَلْبِیُ: المقرة / ۲۲۰) "فرمایا: (ابراہیم) کیا تھے یقین نہیں؟ عرض کی یقین کیوں نہیں مگر یہ چاہتا ہوں کہ میرے دل کوقر ارآ جائے۔"

میں نے پھر پوچھا" فی الْحَرَ کَاتِ الْبَرَ کَاتُ" (حرکت میں برکت ہے) کے بارے میں بتائے؟ انھوں نے کہا یہ الله یَجِدُ فِی میں بتائے؟ انھوں نے کہا یہ الله یَجِدُ فِی میں بتائے؟ انھوں نے کہا یہ الله یَجِدُ فِی الله الله یَجِدُ فِی الله الله یَجِدُ فِی الله مِن بَهْ مَرْغَمًا کَثِیرًا وَسَعَةً: النساء / ... ۱) "اور جوالله کی راه میں گھر بارچھوڑ کر نکلے گاوه زمین میں بہت جگہاور گنجائش یائے گا۔"

میں نے پھرسوال کیا" کَمَاتَدِینُ تُدَانُ" (جیسا کروگے ویسا بھروگے) کتاب اللہ میں ہے؟ انھوں نے جواب دیا: ہاں اس آیت کریمہ میں (مَنُ یَعُمَلُ سُوءً یُجْزَ بِهِ: النساء / ١٢٣) "جو برائی کرےگااس کابدلہ یائےگا۔"

میں نے پھر دریا فت کیا کہ کیا عربوں کا بی قول "حِینَ تَقُلِیُ تَدُرِیُ" (جب بھنو کے تو [ا] آدی اس چیز کادشمن ہوجاتا ہے جے نہیں جانتا۔[۲] اس کے شرسے چوکنار ہوجس کے ساتھ تم نے احسان کیا ہے۔[۳] شنیدہ کے یود ماند دیدہ۔ (سنا ہوا، دیکھے ہوئے کی طرح نہیں ہوتا۔) جَانُوگ ) اس میں ہے؟ انھوں نے کہا یہ اللہ تعالی کے اس قول میں ہے: (وَسَوُفَ يَعُلَمُونَ حِیْنَ يَرُونَ الْعَذَابَ مَنُ اَضَلُّ سَبِیُلًا: الفرقان/٤٢) "اور جب وہ آخرت میں عذاب کو اپنی آنکھوں سے دیکھیں گے تو اب انھیں یقین ہوجائے گا کہون گراہ تھا۔"

میں نے پھر پوچھا کیاان کا یہ تول " لَا یُلُدَ عُ الْمُؤْمِنُ مِنُ جُحُرٍ مَرَّ تَیُنِ" [1] قرآن میں ہے؟ انھوں کہا: یہ اللہ تعالی کے اس قول میں ہے (هَلُ ا مُنُکُمُ عَلَیْهِ إِلَّا کَمَا اَمِنْتُکُمُ عَلَی اَخِیْهِ مِنْ قَبُلُ : یوسف/٦٤)" (حضرت یعقوب) نے کہا کیااس (بنیامین) کے بارے میں تم پرویابی اعتبار کرلوں جیسااس کے بھائی (یوسف) کے بارے میں کیا تھا۔"

میں نے پھرسوال کیا: کیا "مَنُ اَعَانَ طَالِمًا سُلِّطَ عَلَیْهِ "[1] قرآن میں ہے؟ انھوں نے کہا: یہ اللہ تعالی کے اس قول میں ہے ( کُتِبَ عَلَیْهِ آنَّهُ مَنُ تَوَلَّاهُ فَاِنَّهُ یُضِلُّهُ وَیَهُدِیْهِ اِلٰی عَذَابِ اللّهُ عِیْرِ: الحج /٤) "جس (سرکش شیطان) پرلکھ دیا گیا ہے کہ جواس کی دوسی کرے گا تو بیضر وراسے گراہ کردے گا اوراسے عذاب دوز خ کی راہ بتائے گا۔"

میں نے پھر دریافت کیا: عربوں کے قول "لَا تَلِدُ الْحَیَّةُ إِلَّا الْحَیَّةَ '[سانپ کا بچسنپولیا] کے بارے میں بتایئے؟ انھوں نے کہا: یہ اس فرمان خدا وندی میں ہے (وَلَا یَلِدُوا اِلَّا فَاجِرًا کَفَّارًا: نوح / ۲۷) "اوران کی اولا دہوگی تو وہ بھی نہ ہوگی مگر بدکار، بڑی ناشکر۔''

میرا پھرسوال تھا: کیا آپ کو یہ شل "لِلُحِیُطَانِ اذَانٌ" (ویوار کے بھی کان ہوتے ہیں) قرآن میں ملی؟ انھوں نے کہا: ہاں: اس آیت کریمہ میں (وَفِیُکُمُ سَمَّعُونَ لَهُمُ: التوبة /٤٧)" اور تم میں ان کے جاسوس موجود ہیں۔"

میں نے پھر دریافت کیا: کیا قرآن میں "الُجَاهِلُ مَرُزُوقٌ وَالْعَالِمُ مَحُرُومٌ" ہے۔
(جاہل کوروزی ملے اور عالم کومحرومی) انھوں نے کہا: ہاں: اس آیت کریمہ میں ( مَنُ کَانَ فِی الضَّلَالَةِ فَلْیَمُدُدُ لَهُ الرَّحُمنُ مَدًّا: مریم / ۷۵) "جو گمراہی میں ہوتوا ہے رخمی خوب وصیل دے۔ "الضَّلَالَةِ فَلْیَمُدُدُ لَهُ الرَّحُمنُ مَدًّا: مریم / ۷۵) "جو گمراہی میں ہوتوا ہے رخمی خوب وصیل دے۔ "میرا آخری سوال تھا: کیا قرآن میں "الُحَلَالُ لاَیَاتِیْكَ الَّا قُوتًا ، وَالْحَرَامُ لَا یَاتِیْكَ الَّا مُولِ مِی ہُوا اللہ تعالی کے اس قول میں ہے (اِذُ تَاتِیُهِمُ حِیْتَانُهُمُ یَومَ سَبِیهِمُ مُرَاتًا وَیَومُ لَا یَسَیتُونَ لَا تَاتِیْهِمُ : الاعراف/۱۹۳) "جب ہفتے کے دن ان کی محصلیاں یانی پر شرعًا وَیَومَ لَا یَسَیتُونَ لَا تَاتِیْهِمُ : الاعراف/۱۹۳) "جب ہفتے کے دن ان کی محصلیاں یانی پر تیرتی ان کے سامنے آتیں اور جودن ہفتے کا نہ ہوتا نہ آتیں۔ "

<sup>[</sup>ا]مون ایک بل ہے دوبار نہیں ڈ ساجا تا۔[۲] جو کس ظالم کی مدد کرتا ہے وہ ظالم اس پر مسلط کر دیا جا تا ہے۔ [۳] حلال روزی تنصیں آتی ہی ملتی ے جس ہے تمھاری گذر بسر ہوجائے اور حرام روزی بے انداز ہلتی ہے۔

فاكده

جعفر بن من الخلافہ نے کتاب الآواب میں ایک باب قرآن کے ان الفاظ ہے متعلق رکھا ہے جومَعُل کے قائم مقام ہیں علم بدیع میں اس نوع کو "اِزُ سَالُ الْمَثَلُ "کہا جاتا ہے۔ انھوں نے قرآن ہے اس کی بہت مثالیں جمع کی ہیں۔ چند یہاں ذکر کی جاتی ہیں:

السر الیُسَ لَهَامِنُ دُونِ اللّٰهِ کَاشِفَةُ : النجم / ۸٥) "اللّٰہ کے سوا اس کا کوئی کھو لنے والا نہیں۔ "بعنی اس کووہی ظاہر فرمائے گا۔

٢- ( لَنُ تَنَالُواالُبِرَّ حَتَّى تُنفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ: ال عمران / ٩٢) مَمْ برگز بھلائی كوند پہنچو كرو-" كردب تك راه خدا ميں اپنی پياری چيز نه خرچ كرو-"

سر (الأنَ حَصْحَصَ الُحَقُّ: يوسف/ ٥)'اباصلى بات كل كَيُ-' سر (وَضَرَبَ لَنَامَثَلًا وَنَسِى خَلِقَهُ: يس/٧٨)'اور مارے ليے كہاوت كہنا ہاورا پى پيدائش بھول گيا۔''

۵- (ذَلِكَ بِمَاقَدَّمَتُ يَدَاكَ: الحج/١٠)" بياس كابدله ب جو تيرے باتھول نے آگے بھيجا۔"

٣- (قُضِى الْأَمُرُ الَّذِي فِيهِ تَسْتَفُتِينِ: يوسف / ٤) جَمَم مو چكاس بات كاجس كاتم موال كرتے تھے۔"

٧- (اَلَيْسَ الصَّبُحُ بِقَرِيْبٍ: هود / ٨) "كياضي قريب بيس-"

٨- (وَحِيلَ بَيُنَهُمُ وَبَيُنَ مَا يَشُتَهُونَ: سبا /٤٥) "اورروك كردى كَنَّ ان مِيس اوراس مِيس نے وہ جاہتے ہیں۔"

9- (وَلِكُلِّ نَبَأٍ مُسُتَقَرُّ: الانعام/٦٧)" برچيز كاايك وقت مقرر بـ- "

٠١- (وَلَا يَحِيُقُ الْمَكُرُ السَّيِّءُ إِلَّا بِأَهْلِهِ: فاطر/"اور برا داوَل النَّ عِلْنِ واللهِ بي ير

يِ السراء ) الله الله على شَاكِلَتِهِ: الاسراء / ٨٤) " ثمّ فرما وَ سب الله طريق يركام كرتے ہيں۔''

اروَعَسْى أَنُ تَكُرَهُوا شَيئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمُ : البقرة /٢١٦)" اور قريب م كه كوئى بات محسي برى لِكَاور وه تمهار حق مين بهتر هو-"

"ا- (كُلُّ نَفُسِ بِمَاكَسَبَتُ رَهِيُنَةً: المدرُّر /٣٨) "برجان ابِي كرني بيس كروى ہے-"
ا- (مَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَا غُ: المائدة / ٩٩) "رسول يرنبيس مريبي نا-"

۱۵-(مَاعَلَى الْمُحُسِنِيُنَ مِنُ سَبِيُلِ: التوبة / ۹)" نَيْكَى والوں پِرُكُوكَى راهُ بِيس-' ۱۹- (هَلُ جَزَاءُ الإحُسْنِ الَّا الإحُسْنُ: الرحسن / ۲)" نَيْكَى كابدله نِيكَى ہى ہے۔' ۱- (كَمُ مِّنُ فِئَةٍ قَلِيُلَةٍ غَلَبَتُ فِئَةً كَثِيرَةً: البقرة / ۲۶" بار ہاكم جماعت عالب آئى ہے۔ناوہ گروہ پر۔''

۱۱-( اَلاٰنَ وَقَدُ عَصَيُتَ قَبُلُ: يونس / ۹)" (جريل نے فرعون سے کہا) اے فرعون! اب ايمان لار ہا ہے حالال كماس سے پہلے تونے نافر مانى كى۔"

9- (تَحْسَبُهُمُ جَمِيُعًا وَّقُلُوبُهُمُ شَتَّىٰ: الحشر /١٤)" تم أنهي ايك جنها سمجهوك اور الك الك بين "

٢٠- (وَلَا يُنَبَّثُكَ مِثُلُ خَبِيرٍ: فاطر /٤) "اور تَجْفِكُونَى نه بَتَائِكُاس بَتَانْ واللَّى كُطرت- " ٢١- (كُلُّ حِزُبِ بِمَا لَدَيُهِمُ فَرِحُونَ: المؤمنون /٥٣ ،الروم /٣٢) "برگروه جواس ك پاس بهاس پرخوش به- "

مَا وَلَوُ عَلِمَ اللَّهُ فِيهِمُ خَيُرًا لَآسُمَعَهُمُ: الانفال/٢٣) "اورا كرالله ان ميل كهم بهلائي حانتا تواضي سناويتا-"

مَّرُاسِ كَى طَاقَت بَعِرِ ـُنْ عَبَادِى الشَّكُورُ: سبأ / ١٣) "اورمير بندول ميس كم بين شكروالي-'' ٢٣- (لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفُسًا إلَّا وُسُعَهَا: البقرة / ٢٨٦) "الله كسى جان بربوجه بميس والتا مَّراس كى طاقت بحر-''

٢٥- (قُلُ لَا يَسُتَوِى الْحَبِيثُ وَالطَّيِّبُ: المائدة (١٠٠) " تم فرمادوكه كنده اور سقرا يرايز بين -"

٢٧ - (ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ: الروم / ٤) " فَتَكَلَى اورترى مِين بِكَارُرونما هو كيا - " ٢٧ - (ضَعُفَ الطَّالِبُ وَالْمَطُلُوبُ: الحج / ٧٣) "كَتْنَا كَمْرُور هِ عِيا مِنْ والا اوروه جس

وچاہ-۱۸-(لِمِثُلِ هٰذَا فَلُيَعُمَلِ الْعُمِلُونَ: الصافات/ ٦)" اليم بى بات كے ليے كاميوں كوكام كرناجا ہيے-"

٢٩ - (وَقَلِيُلٌ مَّاهُمُ: ص / ٢٤) "اوروه بهت تقور عبي - "
• اللهُ عَلَيْلُ مَّاهُمُ اللهُ عَلَى الأَبُصَارِ: الحشر / ٢) " توعبرت لوائله والو - "
• اللهُ عَبْرُوا يَا وَلِي الأَبْصَارِ: الحشر / ٢) " توعبرت لوائله والو - "

اقسامقرآن

ابن القيم (م: 201ه) نے اس موضوع پر ایک متقل کتاب ایک جلد میں تصنیف کی ہے جس کا نام انھوں نے " التبیان فی اقسام القران" رکھا ہے۔

قَسَم كا مقصد خبركى تاكيد وتوثيق ہوتا ہے يہاں تك كه علما نے (وَاللّٰهُ يَشُهَدُ إِنَّ الْمُنْفِقِيْنَ عَلَيْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰ اللّٰمُ ال

اس کا جواب بید یا گیا کہ قرآن عرب کی زبان میں نازل ہوااوران کی عادت ہے کہ جب وہ کسی بات کی تا کید کرنا چاہتے ہیں تواس پرتشم کھایا کرتے ہیں۔

ایک اعرائی کے متعلق منقول ہے کہ اس نے جب بیا بیت سنی (وَفِی السَّمَاءِ رِزُقُکُمُ وَمَا تُوعُونَ، فَوَرَبِّ السَّمَاءِ وَالْاَرُضِ إِنَّهُ لَحَقِّ: الذاريات/ ۲۲، ۲۳ [۲]) تو زور سے چلا کر بولا (۲۲ میلی کو فضینا ک کیا کہ اس نے شم ذکر فرمائی۔''

فتم سی باعظمت چیز ہی کی ہوتی ہے۔

الله تعالى في قرآن كاندرسات جلهون براين قتم ذكر فرمائي ب

<sup>[</sup>۱]اوراللہ گواہی دیتا ہے کہ منافق مجھو نے ہیں۔[۲]اورآ سان میں تمھارارز ق ہےاور جوشمصیں وعدہ دیا جاتا ہے تو آ سان وز مین کے رب کی قسم بیٹک بیقر آن حق ہے۔

النساء/٥٥)" تو اے محبوب تمھارے رب کی قتم وہ مسلمان نہ ہوں گے۔"[2] (فَالَا أُفَسِهُ بِرَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ:المعارج/٤٠] " تو مجھے تم ہے اس کی جو سب پور بوں پچھموں کا مالک ہے۔" اس کے علاوہ باقی تمام تشمیں اس کی مخلوقات کی ہیں:

جيك [وَالنِّيُنِ وَالزَّيْتُونِ، وَطُورِ سِيُنِيُنَ، وَهذَا الْبَلَدِ الْآمِيُنِ،لَقَدُ خَلَقُنَاالِإ نُسْنَ فِي أَحْسَرِ تَقُويُمٍ: التين /٤،٣،٢،١]" الجيركي قتم اورزيتون اورطورسينا اوراس امان والي شهركي قتم بي شك جم في آوى كواليهى صورت يربنايا \_ "[وَالصَّفَّتِ صَفًّا ، فَالرَّجِرَاتِ زَجُرًا ، فَالتَّلِيْتِ ذِكْرًا ، إِنَّ الْهَكُمُ لَوَاحِدٌ . الصافات/٤٠٣٠٢، ٤٥] ''قتم ان کی که با قاعدہ صفَ باندھیں پھران کی کہ جھڑک کر چلا ئیں پھران جماعتول كى كقرآن يرْهيس بِ شكتمهارامعبود ضرورايك ب،" [وَالشَّمُسِ وَ ضُحْهَا، وَالْقَمَرِ إِذَا تَلْهَا، وَالنَّهَارِ، إِذَا جَلُّهَا، وَالَّيُلِ إِذَا يَغُشُهَا، وَالسَّمَاءِ وَمَا بَنْهَا، وَالْأَرُضِ وَمَا طَحْهَا، وَنَفُسٍ وَّمَا سَوْهَا، فَٱلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُوهَا، قَدَ افْلَحَ مَنُ زَكُّهَا (الشمس/٢٠١/٣٠٢،١٥٥] "سورج اوراس کی روشنی کی متم اور چاند کی جب اس کے پیچھے آئے اور دن کی جب اسے جیکائے اور رات کی جباے چھیائے اور آسان اور اس کے بنانے والے کی شم اور زمین اور اس کے پھیلانے والے ک قتم اور جان کی اوراس کی جس نے اسے ٹھیک بنایا پھراس کی بدکاری اوراس کی پر ہیز گاری دل میں ڈالی ب شكم اوكويبنياجس في الصحراكيان [وَالَّيُل إِذَايَعُشَى، وَالنَّهَارِ إِذَاتَحَلَّى، وَمَاخَلَقَ الذَّكَرِ وَ الْأُنْشَى، إِنَّ سَعُيَكُمُ لَشَتَى: اليل/٤٠٣،٢،١] "رات كى قتم جب جِهاجائ اوردن كى جب حِكاوراس كى جس فنروماده بنائع بيتك تمحارى كوشش مختلف ٢٠٠ [والصُّحى، وَالَّيُل إذَا سَحَى ، مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ:الصحىٰ/ ٣٠٢٠١]" حاشت كى قتم اوررات كى جب يرده ۋائے كة مصي تمهارے رب ن مج ور ااور مروه جانا " و فَلَا أُقْسِمُ بِالْحُنَّسِ ، الْجَوَارِ الْكُنَّسِ ، وَالَّيْلِ إِذَا عَسُعَسَ وَالصُّبُحِ إِذَا تَنَفَّسَ، إِنَّهُ لَقُولُ رُسُولِ كَرِيمٍ: التكوير/١٥، ١٦، ١٧، ١٩، ١٩]" توقتم إان (ستارول) كي جوالٹے پھریں،سیدھے چلیں بھم رہیں اور رات کی جب پیٹھ دے اور مبح کی جب دم لے، بیشک پیزے والےرسول کا پڑھناہے'۔

سوال: الله تعالیٰ نے بندوں کی شم کیوں ذکر فرمائی حالاں کہ غیر الله کی شم کھانے سے نہی وارد ہے؟ اس کا جواب چندوجوں پر ہے:

[ا]جہاں غیراللہ کی تتم ہے وہاں مضاف محذوف ہے۔مثلاً " وَرَبُّ النَّبُنِ" (انجیر کے رب کی تتم) "وَرَبُّ الشَّمُسِ" (آ فتاب کے رب کی تتم) -ای طرح باقی کو بھی سمجھیں۔ محصر نیال کے تاریب کا قتم کی مقام نیال کے تاریب کی قتم کی مقام سے سات میں سے مصر سے سے مصر سے سے سے سے سے سے س

ا عربان چیزوں کو عظیم خیال کرتے اوران کی قتم کھاتے تھے اس لیے قر آن بھی ان کے جانے بچانے طریقے پرنازل ہوا۔ جانے بہچانے طریقے پرنازل ہوا۔ [۳] قسمیں انھیں چیزوں کی کھائی جاتی ہیں جن کی قسم کھانے والا تعظیم کرتا یا جنھیں عظیم خیا استحاد کی تھا ہے خیال کرتا ہے اور وہ اس سے بلند مرتبہ ہوتی ہیں گراللہ سے برتر کوئی چیز نہیں اس لیے اس نے بھی اپنی ذات کی قسم ذکر فرمائی ، بھی اپنی بنائی ہوئی چیزوں کی قسم یا دفرمائی کیوں کہ بیہ چیزیں اپنے پیدا کرنے والے اور بنانے والے یردلالت کرتی ہیں۔[1]

ابن ابی حاتم نے حسن بصری سے تخ تلج کی ،انھوں نے کہا کہ اللہ اپنی مخلوق میں جس کی قشم چاہے بیان کرے کسی بندے کواللہ کے علاوہ کسی کی قشم کھانی روانہیں ہے۔

علما نے کہا: اللہ تعالی نے اپنے ارشاد (لَعَمُرُكَ إِنَّهُمُ لَفِي سَكُرَتِهِمُ يَعُمَهُوُنَ: الحجر / ٢٧) ميں نبي اكرم صلى الله تعالی عليه وسلم كي قسم يا دفر مائى ہے تاكه لوگوں كورسول كى عظمت اور مرتبہ ومقام ہے آگا ہى ہوجائے جواللہ كے نزد كي أخيس حاصل ہے۔

ابن مردویه نے حضرت ابن عباس سے تخریج کی ، آپ نے فرمایا: اللہ تعالی نے اپنی بارگاہ میں محرصلی اللہ تعالیٰ علیه وسلم سے زیادہ عزت وکرامت والی کوئی جان نہ پیدا فرمائی ، نہ عدم سے وجود بخشا اور نہ نیست سے ہست کیا۔ اس کی دلیل بیہ ہے کہ خدا نے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیه وسلم کے علاوہ کسی کی حیات کی قسم یا دنہ فرمائی۔ ارشاد ہے: (لعمر ک انہم لفی سکر تہم یعمہون: الحجر /۷۲) "اے محبوب تمھاری جان کی قسم ہے شک وہ اپنے نشہ میں بھٹک رہے ہیں۔''

مجھی رب تعالیٰ کی قتم ان اصول ایمان پر ہوتی ہے جن کی معرفت مخلوق پر واجب ہے۔ [۱] بھی تو حید پرقتم[۲] بھی قرآن کے قق ہونے پرقتم[۳] بھی رسول کے قق ہونے پرقتم[۴] بھی جزا اور وعدہ ووعید پرقتم[۵] سمجھی انسان کی حالت پرقتم۔

اول: جینے ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿ وَالصَّفَّتِ صَفَّا ، فَالزُّ جِرْتِ زَجُرًا ، فَالتَّلِيَاتِ ذِكُرًا ، اِلْ اِلْهَكُمُ لَوَاحِدٌ: الصافات / ۲،۲،۱) "فتم ان كى كه با قاعده صف باندهيں ، پھران كى كه جعرُك كر چلاً سَي ، پھر جماعتوں كى كه قرآن پڑھيں ، بے شكتم هارامعبود ضرورايك ہے۔ "

دوم: جیسے: ( فَلَا أُقُسِمُ بِمَوْقع النُّجُومُ ، وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَّوُ تَعُلَمُونَ عَظِيمٌ، إِنَّهُ لَقُرُانٌ كَرِيمٌ: الواقعة / ٧٥) " تو مجھوتو بيروى قتم كريمٌ: الواقعة / ٧٥) " تو مجھوتو بيروى قتم ہول كى جہال تارے ڈو بتے ہيں اور تم سمجھوتو بيروى قتم ہے، بشك بيرون الاقرآن ہے۔ "

سوم: جيسے: (ينس ، وَالْقُرُانِ الْحَكِيْمِ، إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرُسَلِيُنَ عَلَى صِرَاطٍ مُسُتَقِيْمٍ: يس/٣،٢،١) "حكمت والقرآن كي تم بيشكتم سيرهي راه پر تصبح گئے ہو۔'' چہارم: چیے: (وَاللّٰدِیتِ ذَرُوّا ، فَالْحَمِلْتِ وَوُرًا، فَالْجَرِیتِ بُسُرًا، فَالْمُفَسَّمَةِ الْمُرَاءِالْمُاتُوعَدُونَ لَصَادِقَ، وَلَقَّ اللّٰهُنَ لَوَاقعٌ: الذاریات/ ۲۰۱، ۳، ۲۰۱، ۲۰۰۲) (اللّٰمِ الرّ ہُواوں) کی جو بھیر کراڑانے والیاں، پھر ہو جھا تھانے والیاں (ہیں) [ یعنی وہ گھٹا کیں اور بدلیاں جو بائی اٹھائی ہیں۔] پھر زم چلے والیاں (ہیں) [ یعنی وہ کشتیاں جو پانی ہیں بہولت پلتی ہیں۔] پھر حکم اللّٰمی بارش ورزق و فیرہ ہیں۔] پھر حکم اللّمی بارش ورزق و فیرہ سے کرتی ہیں اور جن کو اللّٰه نے دربرات الامر کیا ہے اور عالم میں تدبیر وتصرف کا اختیار عطا فرمایا سے۔] ہوگئی ہیں اور جن کو اللّٰه نے دربرات الامر کیا ہے اور عالم میں تدبیر وتصرف کا اختیار عطا فرمایا ہے۔] ہے شک جس بات (جڑا) کا تصمیں وعدہ دیا جاتا ہے ضرور بچ ہے اور بے شک انصاف ( جنگ بدی کا بدل ) ضرور ہونا ( ہے )۔ اور جیسے: (وَالْمُرُسَلْتِ عُرُفًا، فَالْعَصِفْتِ عَصُفًا، وَالنَّشِرَاتِ مَنْ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ

بعض مفسرین کے نزدیک اس مثال میں مذکور پانچوں صفتیں ہواوں کی ،بعض کے نزدیک ملائکہ کی ،بعض کے نزدیک آیات قرآنی کی اور بعض کے نزدیک نفوس کاملہ کی ہیں۔[تفصیل خزائن العرفان میں دیکھیں]

أَفَسِمُ بِهِنَدَا الْبَلَدِ، وَآنَتَ حِلَّ بِهِنَدَا الْبَلَدِ، وَوَالِدٍ وَمَا وَلَدَ، لَقَلَ خَلَفُنَا ٱلْإِنْسَانَ فَيَ كَنَادِهِ البلد/٤٠٣،٢٠١)" مجصاس شهر مكه ) كي شم كدائي مجبوب تم اس شهر شي آشر بني في ما مو اور معارسة باپ ابراجيم كي شم اوراس كي اولا دكي كرتم مو ، ب فنك بهم ني آ دئي كو مشقت شي رجنا بَهِيا آبيا-'

جدل قرآن

قرآن عظیم، براہین وادلہ کی تمام انواع پر مشتمل ہے۔ اور عظلی و مہی معلومات کی کلمیات پر قائم کوئی بھی بر ہان، دلیل اور تقسیم و تحذیر ایسی نہیں ہے جو کتاب الٰہی کے حیط کام سے خاص جو لیکن قرآن نے اسے عربوں کی عاوت کے مطابق ذکر فر مایا ہے اور متنامین کے وقیق طرق سے صرف تھر کیا ہے۔ اس کی دووجہیں ہیں:

کہلی وجہ یہ ہے کہ قرآن عرب کے انداز بحث وخطاب پرنازل ہوا ہے، اس کیے اس شی وہی طرز استدلال ہے جو عام محا ورات عرب میں جاری تھا۔ ارشادر بانی ہے: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَّسُولِ اللّهِ بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُمُ : اہر اهیم / ٤) "اور ہم نے ہررسول کواس کی قوم ہی گی زبان میں جھجا کہ وہ انھیں صاف بتائے۔"

دوسری وجہ بیہ ہے کہ دقیق جب ومباحثہ کی طرف وہ مائل ہوتا ہے جوواضح اور صاف اسلوب کلام میں جب قائم کرنے سے عاجز ہوتا ہے اس لیے کہ جوفض اپنی بات ایسے واضح انداز میں سمجھاسکتا ہے جسے اکثر لوگ سمجھ لیس وہ ایسا غامض اور دقیق انداز نداختیار کرے گا جسے کم سر لوگ سمجھ پائیں، وہ صاف با تیں چھوڑ کر چیستاں نہ ہو لے گا اس لیے رب تعالی نے اپنی مخلوق کے سامنے جب ودلیل قائم کرتے ہوئے وہ طرز خطاب رکھا ہے جوزیادہ واضح اور روشن صورت میں ہے ۔ تا کہ اس روشن خطاب کو سمجھ کرعوام اس کے قائل ہوں اور ان پر جبت لازم ہوا ور خواص اس کلام کی شہول سے بہت سے دیگر معانی بھی اخذ کرلیں جن تک اہل خطابت اور عام اوگوں کی رسائی نہیں ہوتی ۔

اس کی ایک مثال میہ ہے کہ خداے بزرگ وبرتر نے''معاد جسمانی'' پر چند طریقوں سے استدلال فرمایا ہے۔

[1] کیہلی بار بنانے پر دوسری بار بنانے کا قیاس۔ ارشاد ہے: (حَمَا بَدَأْتُهُمْ نَعُوُدُوْنَ: الاعراف/۲۹)''جیسےاس نے تمھارا آغاز کیاویسے ہی پلٹو گے۔''

(كَمَابَدَأُنَا اَوَّلَ خَلُقٍ نُعِيُدُهُ:الانبياء/٤٠) "جيسے پہلے اسے (انسان کو) بنايا تھا و ليسے بہلے اسے (انسان کو) بنايا تھا و ليسے بي پھر كرديں گے۔'' (آفَعَييُنَا بِالْخَلُقِ الْآوَّلِ:قَ/١٥) "تو كيا بم پہلی بار بنا كرتھك گئے (جودو بارہ بيدا كرنا جميس دشوار بو فرزائن العرفان)

[7] اعادہ (دوسری بار بنانے) کا بطریق اولی آسانوں اور زمین کی پیدائش پر قیاس۔ ارشار موتا ہے: ﴿ اَوَ لَیْسَ الَّذِی حَلَقَ السَّمُوتِ وَالاَرُضَ بِقَدِرِ عَلَی اَنُ یَّخُلُقَ مِثْلَهُمُ : بِس / ۸) موتا ہے: ﴿ اَوَ لَیْسَ الَّذِی حَلَقَ السَّمُوتِ وَالاَرُضَ بِقَدِرِ عَلَی اَنُ یَّخُلُقَ مِثْلَهُمُ : بِس / ۸) مورکیا وہ جس نے آسان اور زمین بنائے ان جیسے اور نہیں بناسکتا۔ 'بعنی جب الله بردی لمبی چوڑی زمین کو اور لا محدود وسعتوں والے آسان کو پیدا کرنے پر قادر ہے تو ان دونوں کی بہ نسبت انتہائی حقیر اور معمولی انسان کو دوبارہ پیدا کرنے پر بدرجہ اولی قادر ہے۔

[س] زمین کی موت کے بعد بارش اور نباتات سے اسے زندہ کردیے پر اعادہ کا قیال۔
جسے: (حَتَّیٰ اِذَا اَقَلَّتُ سَحَابًا ثِقَالًا سُقَنَاہُ لِبَلَدِمَّیْتِ فَاَنُوْلُنَا بِهِ الْمَاءَ فَاَخُرَجُنَا بِهِ مِنْ کُلِّ النَّمَرَتِ کَذَٰلِکَ نُحُرِجُ الْمَوْتَیٰ: الاعراف/٥٥) "یہاں تک کہ جب اٹھالا کیں (ہوا کیں) النَّمَرَتِ کَذٰلِکَ نُحُرِجُ الْمَوْتَیٰ: الاعراف/٥٥) "یہاں تک کہ جب اٹھالا کیں (ہوا کیں) الله بھاری بادل، ہم نے اسے کی مردہ شہر (وسیع وفراخ زمین) کی طرف چلایا، پھراس نے پانی اتارا، پھر اس سے طرح طرح کے پھل نکا لے، اسی طرح ہم مردوں کو نکالیں گے۔ "(ویُحیی الْارُضَ بَعُدُ مَوْتَهَا، وَکَذٰلِکَ تُحُرَجُونَ: الروم / ١٩)" اور زمین کوجلاتا ہے اس کے مرنے کے بعد، اور یوں بی مَمُ نکا لے جا وَگے۔ "(وَانُ کُلِّ لَمَّاجَمِیعٌ لَّذَیْنَا مُحْضَرُونَ ، وَایةٌ لَّهُمُ الْارُضُ الْمَیْتَةُ اَحْیَنُهُا مِنَ وَاحْدُنُ مِنْ اللهِ عَبْلُ وَاعْدَابٍ وَفَجَرُنَا فِیْهَا مِنَ الْعُیُونِ: یس / ٣٤،٣٣،٣٢) "اور جیخ کھی ہیں سب کے سب ہمارے ضور حاضر لا نے جائیں العُیُونِ: یس / ٣٤،٣٣،٣٢)" (ور جیخ کھی ہیں سب کے سب ہمارے حضور حاضر لا نے جائیں اور پھر کے اور ان کے لیے (مردہ کو زندہ کرنے پر) ایک نشانی مردہ زمین ہے۔ ہم نے اسے زندہ کیا اور پھر اس سے کا اور ہم نے اس میں بی جوروں اور انگوروں اور انگوروں اور انگوروں اور انگوروں اور انگوروں کے اور ہم نے اس میں بی جی بیائے۔"

( وَنَزَّلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُّبَارَكُا فَانَبَتُنَا بِهِ جَنْتٍ وَحَبَّ الْحَصِيدِ، وَالنَّحُلَ بِسِقَتٍ لَهَا طَلُعٌ نَّضِيُدُرِ رُقًا لِلْعِبَادِ وَاَحْيَيُنَا بِهِ بَلْدَةً مَّيْتًا كَذَٰلِكَ الْخُرُوجُ: قَ / ٩، ١،١٠) "هم نے آسان سے برکت والا پانی اتاراتو اس سے باغ اگائے اوراناج کہ کاٹا جاتا ہے اور تھجور کے لیے ورخت جن کا پکا گابھا بندول کی روزی کے لیے اور ہم نے اس سے مردہ شہر (وسیع زمین کو) جلایا یوں ہی قبرول سے تمھارانکلنا ہے۔''

[ ٢] الر عرض ورخت سے آگ نكالنے پردوبارہ زندگی دینے كا قیاس:

عاکم وغیرہ نے روایت کی کہ ابی بن خلف نے ایک ہٹری لاکراسے ریزہ ریزہ کر دیا، پھر بولا:
کیا اللہ تعالیٰ اسے بوسیدہ اور ریزہ ریزہ ہوجانے کے بعد زندہ فرمادےگا؟ اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت
کریمہ نازل فرمائی۔(فُلُ یُحیینُهَا الَّذِیُ اَنْشَاهَا اَوَّلَ مَرَّةٍ: ینس/۷۹)" تم فرماؤ انھیں (ان ہڈیوں کو) وہ زندہ کرےگا جس نے تبلی باراٹھیں بنایا۔"

اس میں ایول استداول ہے کہ کہا گھٹی ہے قدرت میں شاہم ہے۔ اس کے کدوہ واقع ہی ہے اور تمعین شاہم ہے۔ اس کے کدوہ واقع ہی ہے اور تمعین سام ہے اور تمعین کے دوہ وار تم معارے مشاہدے میں ہی ہے تو جو کہا ہی بار تھٹی ہے تا وہ دوہ دور میں بار تھٹی ہے ہی ماہی تا تا ہے ۔ اس اول سے دلیل تا تم کی تی اور داؤوں میں صلحت جا اس معدم من ہے۔ بھر اللہ تعالی نے اولور استدادال ایسے تول دائدی جندل لگٹم من الشہر الانحضر تا تا ا

ينس/۱۰۱۸) كالشافه فرماكرا تتباكى روش دليل قائم فرمادى-

اس آیت کریمه کی تحت دهرت صدرالا فاصل ملامه تیم الدین صاحب مرادالادی رحمدالله تعالی لکھتے میں:

" مرب میں دور خت ہوتے ہیں جو ہاں کے پنگلول میں بکٹرت پائے جاتے ہیں۔ ایک کا مرخ ہو ہوں ہیں بکٹرت پائے جاتے ہیں۔ ایک کا مرخ ہودہرے مام مرخ ہودہ ہوں کا منظار ان کی خاصیت ہے ہے کہ جب ان کی مبز شاخیں کا مشکرا کیک دوسرے پر رکزی جا نمیں تو ان سے آگ تکا ہوتا ہے۔ اس میں قدرت کی کیسی جیب وخریب نشانی ہے کہ آگ اور پانی دونوں ایک دوسرے کی ضعہ ہر ایک ایک باری کو ان ایک دوسرے کی ضعہ ہر ایک ایک ایک باری کی مرد وجود ، نہ پانی آگ بجائے ، نہ آگ کوئی کو جلائے ۔ جس قادر مطلق کی ہے کہ اس کے دوائر ایک بدن پر موت کے بعد زندگی وارد کرد ہے تو اس کی قدرت سے کیا جیب اور اس کی قدرت سے کیا جیب اور اس

یانتها کی روش میان ہے کہ اس میں دوبارہ حیات دینے کوایک جانی دیکھی روز مرہ چیں آنے والی خانی دیکھی روز مرہ چیں آنے والی نظیر دکھا کر مدعا ثابت کیا گیا ہے۔ دونوں میں جامع ہے کہ پانی سے تر، ہر سددخت سے آگ کا انا جب ہوسکتا ہے۔ تو فنا شدہ جسم جو پہلے ذی حیات تھا اسے دوبارہ ذی حیات بنانا مالیتا ہوسکتا ہے۔ جسے یانی والی شاخ سے آگ بیدا ہوسکتی ہے۔ جسے یانی والی شاخ سے آگ بیدا ہوسکتی ہے۔

ای قبیل سے صافع عالم کے ایک ہونے پراس دالت تمافع سے استدال بھی ہے جس کی طرف اللہ تقالی کے قول ( لَوْ تُحَارَ فِيهِمَا اللّهِ اَللّهُ لَفَسَدَعَا: الانبياد / ٢٢) میں اشارہ کیا گیا ہے۔ کیوں کہ اگر عالم کے دوصافع ہوتے تو دونوں کی تدبیر ایک نظام پرنہ چلتی اور خوبی و تورگی کے ساتھ اس کانظم و نسق قائم نہ ہوتا اور دونوں یا دونوں میں سے ایک صافع عاجز ہوتا اس لیے کہ اگر ایک خدا کسی جسم کو زندہ رکھنا اور دوسرا اسے مارنا چاہتا تو یا تو دونوں کے ارادے نافذ ہوتے تو اس ہوتے ۔ اگر سے اتفاقی باہمی فرض کر لینے کی تقدیر پر سے دونوں کے ارادے نافذ ہوتے تو اس صورت میں تنافض کا تحقق ہوتا کیوں کہ فعل احیاد امات (زندہ رکھنے اور مارنے) کا اجز امیں تقسیم ہونا کال ہے۔ مثلاً یہ ممکن نہیں کہ ایک بی جسم پراحیا کے ایک جز کا نفاذ ایک خد ااور امات کے ایک جز کا

<sup>[</sup>ا]جس فيمحار لي برعددنت ساكر بيداكي

نفاذ دوسراخدا کرے اوراختلاف باہمی فرض کرنے پر دونوں کے ارادوں کا نفاذ اس لیے نہیں ہوتا کہ اجتماع ضدین ممنوع ہے۔ مثلاً میمکن نہیں کہ کسی جسم پر حیات وممات دونوں ایک ساتھ بیک وقت طاری ہون ہے۔ یا دونوں کے ارادے ایک ساتھ نافذ نہ ہوتے تو یہ دونوں کے بجز کا باعث ہوتا یا کسی الیک کا ارادہ نافذ نہ ہوتا تو یہ اس کے بجز کا سبب ہوتا۔ جب کہ اللہ عاجز نہیں ہوتا۔

علم الحبدل میں متفق علیہ انواع میں ہے ایک نوع '' قول بالموجب'' بھی ہے۔ ابن الاصبع نے کہا کہ: قول بالموجب کی حقیقت ہے: کلام حصم کواس کے ضمون و مقصود سے پھیر دینا۔ اس کی دوشمیں ہیں:

پہلی تم ہے کہ کلام غیر میں ایک صفت واقع ہو جو ایی شی ہے کنایہ ہوجس کے لیے کوئی تکم عابت کیا گیا ہولیکن تم اس صفت کواس شی کے علاوہ کسی اورشی کے لیے ثابت کر دو۔ جیسے ارشا دخدا وندی ہے : (وَیَقُولُونَ لَئِنُ رَّ جَعُنَا إِلَى الْمَدِینَةِ لَیُخْرِ جَنَّ الْاَعَرُّ مِنْهَا الْاَذَلَّ وَلِلَٰهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ عَلَى الْمُدُومِئِنَ : المنافقون / ۸) " (منافقین ) کہتے ہیں ہم مدینہ پھر کر گئے تو ضرور جو ہوئی عزت والا ہے وہ اس میں سے نکال دے گا اسے جو نہایت ذلت والا ہے اور عزت تو اللہ اور اس کے رسول اور مسلمانوں ہی کے لیے ہے۔"

کلام منافقین میں صفتِ "اعز" فریق منافقین سے اور صفت "اذل "فریق مونین سے کنایہ ہے جب کہ مدینہ سے "مونین کا اخراج" انھوں نے اپنے فریق کے لیے ثابت کیا ہے مگراللہ تعالیٰ نے ان کا رد کرتے ہوئے دوسرے فریق یعنی اللہ ورسول اور ایمان والوں کے لیے صفت "عزت" کو ثابت فرمایا۔ گویا کہا گیا: یہ توضیح ہے کہ مدینہ سے اعز ، اذل کو ضرور نکال دے گالیکن "سب سے زیادہ ذلیل اور نکالے جانے والے وہی ہیں جب کہ اللہ ورسول اور مونین سب سے زیادہ عزالے ہیں "۔

دوسری قتم: کلام غیر میں واقع لفظ کا کوئی متعلق ذکر کر کے اسے قائل کی مراد کے برخلاف ایسے معنیٰ برمجمول کرنا جس کالفظ میں احتمال ہو۔

امام سيوطى نے كہا: قرآن سے اس كى مثال كسى كتاب ميں نہ پائى مگر مجھے اس كى مثال ميں الكي آيت مل كئى وہ بيہ جے: (وَمِنْهُمُ الَّذِيُنَ يُؤُذُونَ النَّبِيَّ وَيَقُولُونَ هُوَ اُذُنِّ قُلُ اُذُنُ خَيْرِ اللَّبِيَّ وَيَقُولُونَ هُو اُذُنِّ قُلُ اُذُنُ خَيْرِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

منافقین نے حضور کو "ادن" (کان) کہا جس سے ان کی مرادیتھی کہان سے جو بھی کہا جائے س کر مان لیتے ہیں خواہ وہ خیر وصلاح کی بات ہو یا شروفساد کی ۔مگر اللہ تعالیٰ نے اس کا متعلّق خیر ذکر کرکے لفظ اد<sub>ن</sub> کودوسری مراد پرمحمول فر مادیا یعنی وہ کان تو ہیں مگر صرف خیر وصلاح کے سننے اور ماننے والے ہیں ،شروفساد کے نہیں۔

انواع جدل ہے "مناقضہ" بھی ہے۔ یعنی کسی امر کا وقوع محال ہونے کی طرف اشارہ کرنے کے لیے اس امر کومحال پر معلَّق کرنا۔ جیسے ارشاد خدا وندی ہے: ﴿ وَلَا يَدُخُلُونَ الْجَنَّةَ حَتَّىٰ يَلِجَ الْهُ مَا لَحِيَاطِ: الاعراف/٤٠) "اور نہ وہ جنت میں داخل ہوں جب تک سوئی کے الْجَمَلُ فِی سَمِّ الْحِیَاطِ: الاعراف/٤٠) "اور نہ وہ جنت میں داخل ہوں جب تک سوئی کے ناکے (میں) اونٹ نہ داخل ہو۔" اور بیمحال تو کفار کا جنت میں داخل ہونا محال کیوں کہ محال پر جو موقوف ہووہ محال ہوتا ہے۔ ﴿ خزائن العرفان )

ایک اور تم ' مجارا قائضم ' مجی ہے یعن خصم کے بعض مقد مات کو تسلیم کرلیا جائے جب مقصد جمت سے اس کو مغلوب کرنا اور جمت اس پر لازم کر دینا ہو۔ جیسے ارشاد باری تعالی ہے: (قَالُوُا إِنُ اَنْتُمُ اِلَّا بَشَرٌ مِّنُلُنَا تُرِیدُوُنَ اَنُ تَصُدُّونَا عَمَّا کَانَ یَعُبُدُ ابَاءُ نَا وَٰنَا فَأْتُوا بِسُلُطْنِ مُبِینٍ ، قَالَتُ لَهُمُ اللّه بَشَرٌ مِّنُلُکُمُ وَلَکِنَّ اللّه یَمُنُ عَلَیٰ مَنُ یَّشَا ءُ مِنُ عِبَادِهِ: ابر اهیم ۱۱۰۱۸) ' بولے تم تو جمیں جیسے آدمی ہوتم چاہے ہوکہ جمیں اس سے بازر کھوجو ہمارے باپ دادا پوجتے تھے۔ اب کوئی روشن سند ہمارے پاس لے آؤ۔ ان کے رسولوں نے ان سے کہا ہم ہیں تو تمھاری طرح انسان مگر الله بندوں میں جس پر چاہے احسان فرما تا ہے۔''

اس مثال میں رسولوں کے قول" ان نحن الا بیشر مثلکہ" میں اس بات کا اعتراف ہے کہ وہ صرف بشر ہیں گویا انھوں نے اپنی ذاتوں سے رسالت کے انتفا کو تسلیم کرلیا۔ مگر بیم راز نہیں ہے بلکہ بین تھم کے ساتھ اس کی راہ پر چلنا ہے تا کہ وہ حقیقت آگاہ ہوکرا سے قبول کرے۔ گویا ان رسولوں نے فرمایا بتم لوگوں کا ہما ہے بشر ہونے کا دعویٰ کرناحق ہے اس سے ہمیں انکار نہیں ہے۔ مگر بیہ ہمارے رسول ہونے کے منافی نہیں اس لیے کہ رسالت ایک ایسا امتیاز ہے جو خداکی عطاوا حسان سے ملتا ہے وہ جے جاس سے نوازے۔

قرآن میں واقع اسا، کنیتیں اورالقاب

قرآن میں پجبیں مشہورانبیا ومرسلین کے نام مذکور ہیں:

[۱] ابو البشر حفزت آدم [۲] حفزت نوح [۳] حفزت ادرلیل [۳] حفزت ابراہیم [۵] حفزت ابراہیم [۵] حفزت البراہیم ابراہیم کے سب سے بڑے بیٹے ہیں۔ [۲] حفزت المحق : آپ حفزت المحق : آپ حفزت المحق : آپ ایک سو المحق : آپ حفزت المحقل کے چودہ برال بعد بیدا ہوئے۔ [۷] حفزت یعقوب: آپ ایک سو سینتالیس برس تک دنیا میں رہے۔ [۸] حفزت یوسف بن یعقوب بن المحق بن ابراہیم [۹] حفزت لوط: آپ ابن المحق کے قول کے مطابق ہاران بن آزر کے بیٹے ہیں [۱۰] حفزت ہود[۱۱] حفزت ہود[۱۱] حضزت ہود[۱۱] حضرت ہود[۱۱] حفزت ہود[۱۱] ہود[۱۱] حفزت ہود[۱۱] حفزت ہود[۱۱] حفزت ہود[۱۱] حفزت ہود[۱۱] حفزت ہود[۱۱] حفزت ہود[۱۱] ہود[الاً ہود[۱۱] ہو

## قرآن میں وار داسا ہے ملائکہ

[ا] حضرت جريل[۲] حضرت ميكائيل [۳] داروغهُ جهنم حضرت ما لك [۴] حضرت باروت[۵] حضرت ماروت\_

اسامے صحابہ وغیرہم

قرآن میں صرف صحابی رسول حضرت زید بن حارثه کا نام ہے۔ انبیا ورسل کےعلاوہ زمانۂ قدیم کےان لوگوں کےاسا جوقر آن میں مذکور ہیں:

[ا] عمران پررحفزت مریم[۲] تیج [۳] حضرت لقمان [۴] یوسف جس کا ذکر سورهٔ غافر میں ہے۔ [۵] ایک قول کے مطابق یعقوب جن کا ذکر سورهٔ مریم کے شروع میں ہے۔ [۴] تقی جوسورهٔ مریم میں ہی اللہ تعالیٰ کے قول (انّی اَعُودُ بِالرَّ حُمٰنِ مِنْكَ ،اِنُ کُنْتَ تَقِیَّا: مریم ۱۸۸) میں مذکور ہے۔ میں ہی اللہ تعالیٰ کے قول (انّی اَعُودُ بِالرَّ حُمٰنِ مِنْكَ ،اِنُ کُنْتَ تَقِیَّا: مریم اللہ کا کہا گیا کہ تقی ایک شخص تھا جو بہت اچھے لوگوں میں تھا اس لیے آیت کریمہ کامعنی ہے: ''میں تجھ سے رحمٰن کی پناہ مانگتی ہوں اگر تو نیوکاری میں تقی جیسا ہے۔'' تغلبی نے اسی قول کو تقل کیا۔

قرآن میں صرف ایک عورت حضرت مریم کا ذکر ہے۔ ہاں ایک قول بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے قول (اَتَدُعُونَ بَعُلًا ، وَّ تَذَرُونَ اَحُسَنَ اللّٰحٰلِقِینَ: الصافات/ ۱۲۵) میں "بعل" ایک عورت کا نام ہے جے لوگ پوجتے تھے۔ ابن عساکر نے اس قول کونقل کیا۔ "کیا بعل کی پوجا کرتے ہوا ورسب سے ایجھے خالق کوچھوڑتے ہو۔ "

## قرآن میں مندرجہ ذیل کفار کے نام ہیں:

[ا] قارون[۲] آزر[۳] جالوت[۴] ہامان۔ جنول میں صرف ابوالجن ابلیس کاذکر ہے اور کسی جن کاذکر نہیں۔ اس میں مندرجہ ذیل قبائل کے نام آئے ہیں: [ا] یا جوج[۲] ما جوج[۳] عاد[۴] ثمود[۵] مدین [۲] قریش[ک] روم۔

[ا] قوم نوح [٢] قوم لوط [٣] قوم تع [٣] قوم ابراجيم [٥] اصحاب ايكه كما كياكهان

ترجمه : زبدة الاتقان في علوم القرآن

ے مرادمدین ہیں۔[2] اصحاب رس: حضرت ابن عباس کے قول کے مطابق ان ہے قوم شود کے باقی مانده لوگ مراد میں لیکن حضرت عکر مه کہتے ہیں کہ بیلوگ سورهٔ لیس میں ذکر شده اصحاب ہیں ۔ قادہ نے کہا کہ بدلوگ قوم شعیب ہیں۔ بہمی کہا گیا کہان سے صحاب اخدود مراد ہیں۔ ابن جریے نے ای قول کواختیار کیا ہے۔

قرآن میں واردان بنول کے نام جواصل میں "انسانوں" کے نام تھے۔ [ا] وَ و [۲] سُواع [۳] يَغوث [۴] يَعوق [۵] نَسر: بيسب قوم نوح كے بت تھے۔ [۲]لات[2]عُرُّ كل[٨]مناة: ييسبقريش كے بت تھے۔

[9] رُجز،راکے ضمے کے ساتھ قراءت کرنے والوں کے نزدیک، ایک بت کانام ہے۔ یہ بات احفش نے اپنی تصنیف " کتاب الواحد والجمع "میں تحریر کی ہے۔[ اور جبت [ ۱۱] طاغوت[ ۱۲] بعل-اس میں مندرجہ ذیل ملکول، شہرول، قطعات زمین ، جلہول اور بہاڑول كنام آئے ہیں:

[ا] بكه: يد مكه كا دوسرا نام ب [م] مدينه [س]بدر [م] أحد [٥] مُثنين [٢] مَشْعُر حُرام [2] مصر ٨] بابل [٩] ا يكه [١٠] جر [١١] احقاف [١٦] طورسينا [١٣] بُورى [١٣] وادى طُوَىٰ [10] كهف [١٦] رَقيم [12] عُرِم [1٨] حُرد [19] صُرِيم: ابن جبير في سعيد بن جبير تي تخ ت کی کہ صریم ، یمن میں ایک زمین کا نام ہے۔ [٢٠] ق: ایک بہاڑ جو پوری زمین کو محیط ہے۔ [٢] جُرز: ایک زمین کانام [٢٢] طاغیہ: کہا گیا کہ بیاس قطعهٔ زمین کانام ہے جس میں شمود ہلاک کیے گئے تھے۔ کر مانی نے جرز اور طاغیہ ہے متعلق ان دونوں اقوال کُفِقْل کیا ہے۔

اخروی مقامات کے نام جوقر آن میں ندکور ہیں:

[۱] فردوس: بيرجنت ميں سب سے اعلیٰ مقام ہے۔ [۲] عليُّون: کہا گيا کہ جنت ميں بير سب سے اونچی جگہ ہے۔ [٣] کوٹر: جنت کی ایک نہر کانام [٥،٤]سلسبیل اور تسنیم: جنت کے دوچشموں کے نام-[7] سِجین :ارواح کفار کے رہنے کی جگہ کا نام -[۷]صَعود: ترندی کی تخ تج كرده حضرت ابوسعيدكي حديث مرفوع كے مطابق جہنم كے ايك بہاڑكا نام-[٨]غي [٩] أثام [١٠] مَوبِق[١١]سَعير[١٢]وَيل[١٣]سائل[١٤]سَحق: جَهُم كي واديول كے نام \_ [ ١ ] يَحموم: كالأوهوال\_

قرآن میں فرکورسیاروں کے نام:

[١]شمس: (آفاب)[٢]قمر (جاند)[٣]طارق: ايك روش ساره [٤]شعرى:

سخت گرمی میں طلوع ہونے والا ایک روشن ستارہ۔

بعض مفسرین نے کہااللہ تعالی نے قرآن کریم میں **پرندول** کی دس اجناس کا ذکر فر مایا ہے۔ [۱] سلوی (بٹیر)[۲] بعُوض (مچھر)[۳] ذُباب (مکھی)[٤] نَحل (شہد کی کھی) [٥] عَنگبوت ( مکڑی) [٦] جَراد (ٹڈی) [۷] هُدهُد ( کھ بڑھی) [۸] غُراب (کوا) [٩] ابابیل (ابابیل)[۱۰] نصل (چیونی)

كنتول مين صرف ايك كنيت "ابو لهب" كاذكرقر آن مين مواج -اس كانام عبد العُزَّى ها-

فوائد

مصحف شریف کو بوسہ دینامتحب ہے کیوں کہ حضرت عکر مہ بن ابی جہل رضی اللہ تعالیٰ عنداییا کیا کرتے تھے۔ بعض علمانے ج<sub>ر</sub> اسود کے بوسے پر قیاس کرنے کے سبب بھی اسے مستحب قرار دیا ہے۔ بیاس لیے بھی مستحب ہے کہ قرآن اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک سوغات ہے۔ بیوں اس کا بوسہ دینا اس طرح مشروع ہوا جس طرح نفھے منے بیچکو بوسہ دینا مستحب ہوا۔

امام احمد بن صنبل ہے اس سلسلے میں تین روایات آئی ہیں[ا] جواز[۲] استحباب [۳] توقف: بیاس لیے کہاگر چہ بوسہ لینے میں قرآن کی رفعت قدراوراس کااعزاز واکرام ہے مگراس میں قیاس کا دخل نہیں ولہذا حضرت عمر نے سنگ اسود سے فر مایا: اگر میں نے رسول اللہ تعالی علیہ وسلم کو کچھے بوسہ نہ دیتا۔

مصحف پرخوشبولگانااورائے کری پررکھنامتحب ہے۔ مصحف کوبطور تکیہ استعال کرناحرام ہے کیوں کہاں میں اس کی تذکیل وتو ہین ہے۔ علامہ ذرکتی نے کہا، مصحف کی طرف پیرپھیلا نے کا بھی یہی علم ہے۔
این البی داؤد نے اپنی کتاب ''مصاحف'' میں سفیان سے روایت کی کہ انھوں نے مصحف کولؤکلیاجانا کر وہ قر اردیا۔ اورضحاک سے نخ ت کی کہ انھوں نے کہا، مصحف کے تخت کی طرح حدیث کے تحت نہ رکھو۔

مروز کے دیم میں اس کے مطابق مصحف کے اعزاز واکرام کے لیے اسے چا ندی سے مزین و آراستہ کرنا جائز ہے۔ یہیتی نے ولید بن مسلم سے تخ ت کی : انھوں نے کہا: میں نے قرآن کو چا ندی سے آراستہ کرنا کے مطابق میں کہا: جھے میر کے مطابق ما مالک سے بو چھا تو انھوں نے ہمارے سامنے ایک مصحف نکال کر کہا: مجھے میر کے دور نے میرے دادا کے حوالے سے بیان کیا کہ حضرت عثمان کے عہد خلافت میں لوگوں نے آن کو جمع کیا اور انھوں نے میں حوالے سے بیان کیا کہ حضرت عثمان کے عہد خلافت میں لوگوں نے آن کو جو کہا تو آن کو جو کہا تو ایک ہے جائز ہے کہا جو نہیں و آرائش کے متعلق صحیح ترین قول یہی ہے کہ بیصرف عورت کے لیے جائز ہے مرد کے لیے جائز ہیں جب کہ بعض علمانے کہا جمع کیا وہوں نے سے مزین کرنا ، جائز ہے گراس کا خلاف جو مرد کے لیے جائز ہیں جب کہ بعض علمانے کہا جمعے کوسونے سے مزین کرنا ، جائز ہے گراس کا خلاف جو مرد کے لیے جائز ہیں جب کہ بعض علمانے کہا جمعے کہا مصحف کوسونے سے مزین کرنا ، جائز ہے گراس کا خلاف جو

اس سے جداہوتا ہے اسے سونے سے آراستہ کرنا جائز نہیں۔اظہریہ ہے کہ دونوں کا تھم یکساں ہو۔
جب مصحف شریف کے کسی ورق کواس کے بوسیدہ ہوجانے یا اسی جیسے کسی اور سبب سے نکال
دسنے کی حاجت ہوتو اسے کسی شگاف یا سوراخ یا اس کے علاوہ کسی اور چیز میں رکھنا جائز نہیں کیوں
کیمکن ہے کہ وہ ورق اس سے گرجائے اور لوگ اسے اپنے قدموں سے روندیں۔

مصحف شریف کے اور اق کو بھاڑنا جائز نہیں کیوں کہ اس میں اس کے حروف پارہ بیارہ ہوں گے اور اس کے کلمات جدا جدا ہوں گے جس سے خریم صحف کی تحقیر ونا قدری ہوگی ۔ لیمی نے بھی اسی طرح فر مایا۔ حلیمی ہی نے کہا : مصحف کے اور اق کو بانی سے دھونا جائز ہے ۔ اور اگر کوئی انھیں آگ میں جلائے تو بھی کوئی حرج نہیں کیوں کہ حضرت عثمان نے ان مصاحف کو جلا دیا تھا جن میں منسوخ آبیتیں اور قراء تیں درج تھیں اور اس کارروائی پرکسی بھی صحابی رسول کی طرف سے انکار نہیں ہوا۔

ایک دوسرے صاحب علم نے کہا کہ دھونے کی بہنسبت جلا دینا اولی وبہتر ہے اس لیے کہ دھونے کی صورت میں عُسالہ زمین پر گرسکتا ہے۔

ابن ابی داود نے ، ابن مستب سے روایت کی کہ انھوں نے کہا بتم میں کوئی مخص صیغہ تصغیر کے ساتھ مُصَبِحِف (مصحفو ا) اور مُسَبِحِد (مسجِدِ یا) نہ کیے کیوں کہ جو چیز اللہ تعالیٰ کی ہووہ عظیم ہوتی ہے۔ جمہور علما کا فد ہب ہیہ ہے کہ بے وضو کے لیے مصحف شریف کا چھونا حرام ہے خواہ مصحف چھوٹا ہو یا بڑا کیوں کہ اللہ تعالیٰ نے : (لَا يَمَسُّهُ اللَّا اللَّمُطَهَّرُونَ) فر مایا ہے جس کا معنیٰ ہیہ ہے کہ 'اسے صرف پاک لوگ چھو کیں ۔' اسی طرح حدیث تر فدی وغیرہ ہے کہ : قرآن کو وہی ہاتھ لگائے جو پاک ہو۔ پاک لوگ چھو کیں ۔' اسی طرح حدیث تر فدی وغیرہ ہے کہ : قرآن کو وہی ہاتھ لگائے جو پاک ہو۔ ابن ملجہ وغیرہ نے حضرت انس سے مرفوعاً روایت کی : سات الی خصلیتیں ہیں جن کا اجر بند ہے کو اس کی موت کے بعد بھی اس کی قبر میں ملتار ہے گا[ا] جس نے علم دین کی تعلیم دی[۲] یا نہر جاری کی [۳] یا کنواں کھو دا [۳] یا گھور کا درخت لگایا [۵] یا مسجد بنائی [۲] یا ایکی اولا دچھوڑی جو اس کی موت کے بعد اس کے لیے دعا مے مغفرت کرتی ہو [۷] یا وراثت میں مصحف چھوڑا۔

مفردات القرآن

سِلَفَی نے "المحتار من الطیوریات" میں شعبی سے تخریکی کہ انھوں نے فرمایا: ایک سفر میں حضرت عمر کو میں حضرت عبد اللہ بن مسعود بھی تھے (گر حضرت عمر کو معلوم نہ تھا۔) آپ نے ایک شخص کو حکم دیا کہ قافلہ والوں سے بوجھے: آپ لوگ کہاں سے آر ہے ہیں؟ ان لوگوں نے کہا: "اَفْبَلُنَا مِنَ الْفَحِّ الْعَمِیُقِ، نُرِیدُ الْبَیْتَ الْعَتِیٰقَ" ہم دور دراز راستے سے ہیں؟ ان لوگوں نے کہا: "اَفْبَلُنَا مِنَ الْفَحِّ الْعَمِیْقِ، نُرِیدُ الْبَیْتَ الْعَتِیٰقَ" ہم دور دراز راستے سے آر ہے ہیں اور پرانے گھریعنی خانہ کعبہ کو جانے کا ارادہ ہے۔ بین کر حضرت عمر نے کہا: ان لوگوں کے آرہے ہیں اور پرانے گھریعنی خانہ کعبہ کو جانے کا ارادہ ہے۔ بین کر حضرت عمر نے کہا: ان لوگوں کے

درمیان ضرور کوئی ذی علم ہے۔ پھرآپ نے ایک فخص کوانھیں آ داز دینے کا تھم دیا: آپ اوگ بنا کیں کہ قرآن كاكون ساحصه سب عظيم بي؟ حضرت عبدالله في جواب ويا: ﴿ اللَّهُ لَا إِلَّهُ إِلَّا هُو الْمِنْ الْقَيُّوَمُ: البقرة / ٥٥ ٢)" الله كے سواكوئي معبود نهيں وه آپ زنده اور دوسروں كو قائم ر كھنے والا ب\_" حضرت عمرنے پھر تھم دیا تھیں آواز دو کہ قر آن کا کون ساجز سب سے زیادہ محکم ہے؟ حضرت ابن مسعود ت جواب ويا: (إنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَنِ وَإِيْتَاءِ ذِي الْقُرُبَىٰ: النحل/٩٠ "بِشَك الله تَعَم فرما تا ہے انصاف اور نیکی اور رشتہ داروں کو دینے کا '' پھر حکم دیا انھیں آ واز دوقر آن کا کون سا حصہ زياده جامع ٢٠ حضرت ابن مسعود في جواب ديا: (فَمَنُ يَعُمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَّرَهُ، وَمَنْ يَّعُمَلُ مِثْقَالَ ذُرَّةٍ شَرًّا يَّرَةً: الزلزلة/ ٨،٧)" توجوايك ذره بجر بهلائي كرے اسے ويجھے گااور جوايك ذ رہ بھر برائی کرےاہے دیکھے گا۔'' پھر حکم ہوا کہ آواز دوقر آن کا کون سا حصہ زیادہ عم والا ہے؟ انھوں نے جواب دیا: (مَنُ یَعُمَلُ سُوءً یُحْزَ بِه: النساء/١٢٣) "جوبرائی کرےگااس کابدلہ یائے گا۔ " پھر تحكم ديا آواز دوقر آن كاكون ساحصه زياده اميد ورجا والا ج؟ انهول في جواب ديا: (قُلُ يُعِبَادِيَ الَّذِيْنَ اَسُرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمُ لَا تَقُنَطُوا مِنُ رَّحُمَةِ اللهِ :الزمر/٥٣) "ثَمْ فرما وَ! الممير وه بندو جنھوں نے اپنی جانوں پر زیادتی کی اللہ کی رحمت سے ناامید نہ ہو۔'' اب حضرت عمر نے وریافت فرمایا؟ آب لوگوں میں ابن مسعود تو نہیں ہیں؟ سواروں نے جواب دیا ہاں! ہم میں ابن مسعود ہیں۔اس وافعے کوعبدالرزاق نے بھی اپنی تفسیر میں اسی کے ہم معنی روایت کیا۔

ابن افی عام نے حسن بھری سے تخریخ کی کہ انھوں نے کہا: میں نے حضرت ابو برزہ اسلمی سے دریافت کیا؟ بتا ہے قرآن کی کون ہی آیت ، اہل دوزخ پرسب سے زیادہ سخت ہے؟ انھوں نے فرمایا:

(فَذُو فُو الْفَلَنُ نَّزِیدَ کُمُ اِلَّا عَذَابًا: النبأ / ۳) "اب چکھوکہ ہم شمصیں نہ بڑھا کیں گے مگرعذاب ، ابعض علما نے کہا: قرآن کی سب سے کمبی سورہ ، سورہ بقرہ ہے اور سب سے مختصر سورہ کو تر ہے۔

اس کی طویل ترین آیت ، آیت وین ہے اور مختصر ترین آیت (وَالضَّحَیٰ) اور (وَالفَحُونِ ہے جب کہ رسم الخط کے اعتبار سے سب سے لمباکلمہ (فَاسُقَینُ کُمُوهُ: الحجر / ۲۲) ہے۔ " پھروہ (یانی) شمصیں پینے کودیا۔"

قرآن كى دوآ يتي الى بين جن مين سے برايك مين تمام حروف جي جمع بين \_ يبلى آيت يه عند الْحَمَّةُ أَنْوَلَ عَلَيْكُمُ مِنْ بَعْدِ الْغَمِّ اَمَنَةً نُعَاسًا يَّغُشَىٰ طَائِفَةً مِّنْكُمُ ، وَطَائِفَةٌ قَدُ اَهَمَّتُهُمُ الْفَصْهُمُ يَظُنُّونَ بِاللّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ يَقُولُونَ هَلُ لَّنَامِنَ الْامْرِ مِن شَيْءٍ قُلُ إِنَّ الْاَمْرَ مَنُ اللّهُ عَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ يَقُولُونَ هَلُ لَنَامِنَ الْاَمْرِ مِن شَيْءٍ قُلُ إِنَّ الْاَمْرَ مَن الله مِن الله مُن الله مِن الله مُن الله مِن الله مِن الله مِن الله مُن الله مِن الله مُن الله مِن الله مِن الله مِن الله مِن الله مِن الله مُن الله مُن الله مِن الله مِن الله مِن الله مُن الله مِن الله مِن الله مِن الله مِن الله مُن الله مِن الم

ه فَهُنَا، قُلُ لُو کُنتُمُ فِی بُیُورِ کُمُ لَبَرَزَ الَّذِیْنَ کُتِبَ عَلَیْهِمُ الْقَتُلُ اِلَیٰ مَضَاجِعِهِمُ وَلِیَهُتَلِی اللّٰهُ مَا فَی صُدُورِ کُمُ وَلِیُمَحْصَ مَا فِی قُلُوبِکُمُ وَاللّٰهُ عَلِیْمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ :ال عمران / ١٥٤) "پری مَی صُدُورِ کُم وَلِیُمَحْصَ مَا فِی قُلُوبِکُمُ وَاللّٰهُ عَلِیْمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ :ال عمران / ١٥٤) "پری مَی بعد چین کی نیندا تاری که تمهاری ایک جماعت کوهیرے تھی اور ایک گروه کوا بی جان کی پڑی تھی ۔اللّٰہ پر بچا گمان کرتے تھے جا ہلیت کے سے گمان ۔ کہتے: کیااس کام میں پھی ہوتا رہ سے الله کا ہے۔ اپنے دلوں میں چھیاتے ہیں جوتم پر ظاہر نہیں کرتے ۔ کہتے ہیں ہمارا کچھ بس ہوتا تو ہم یہاں نہ مارے جاتے ۔تم فر مادو کہ اگرتم اپنے گھروں میں ہوتے جب بھی جن کا مارا جانا لکھا جا چکا تھا اپنی قل گا ہوں تک نگل کرآتے اور اس لیے کہ اللہ تمهارے سینوں کی بات آز مائے مارا جانا لکھا جا چکا تھا اپنی قل گا ہوں تک نگل کرآتے اور اس لیے کہ اللہ تمهارے سینوں کی بات آز مائے اور جو پچھ تھا رے دلوں میں ہے اس کو کھول دے اور اللہ دلوں کی بات جانتا ہے۔''

ووسرى آيت بيه ب : (مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ امَنُوا مَعَهُ أَشِدًا مُ عَلَى الْكُفَّارِرُ حَمَاهُ بَيْنَهُمُ تَرْهُمُ رُكَّعًا سُجَّدًا يَّبُتَغُونَ فَضُلًّا مِّنَ اللهِ وَرِضُوَانًا سِيمَاهُمُ فِي وُجُوهِهِمُ مِّنُ آثَرِالسُّجُودِ ذَٰلِكَ مَثَلُهُمُ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمُ فِي الْإِنْجِيْلِ كَزَرُعٍ اَخُرَجَ شَطُأَةً فَازَرَةً فَاسْتَغُلَظَ فَاسْتَوَىٰ عَلَىٰ سُوقِهٖ يُعُجِبُ الزُّرَّاعَ لِيَغِيُظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينِ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ مِنْهُمُ مَّغُفِرَةً وَّاجُرًا عَظِيمًا: الفتح/٢٩) "محمد الله كرسول بين اوران ك ساتھ والے کا فروں پر سخت ہیں اور آپس میں نرم دل ۔تو انھیں دیکھے گا رکوع کرتے ،سجدے میں گرتے ،اللہ کافضل ورضا جا ہتے۔ان کی علامت ان کے چہروں میں ہے سجدوں کے نشان سے۔بیان ك صفت توريت ميں ہے اور ان كى صفت الجيل ميں جيسے ايك تھيتي اس نے اپنا پڑھا نكالا بھراسے طاقت دی پھر دبیز ہوئی پھراپی ساق پرسیدھی کھڑی ہوئی کسانوں کو بھلی گئت ہے تا کہان سے کافروں کے دل جلیں۔اللہ نے وعدہ کیاان سے جوان میں ایمان اورا چھے کاموں والے ہیں بخشش اور بڑے تو اب کا۔'' قرآن میں بغیر فصل کے حاکے بعد حا صرف دو جگہوں میں ہے: (عُقُدَةَ النِّكَاح حَتَّىٰ:البقرة/٢٣٥) اور (لَا أَبُرَ حُ حَتَّىٰ:الكهف/٦٠) -[ يورى عبارتيس يول بين : (وَلَا تَعُزمُوُا عُقُدَةَ النِّكَاحِ حَتَّىٰ يَبُلُغَ الْكِتُبُ أَجَلَهُ ، )"اور نكاح كي كره كي نه كروجب تك لكها موااين ميعادكونه يَيْخ ك " (لَا أَبُرَ حُ حَتَّىٰ آبُلُغَ مَجُمَعَ الْبَحْرَيُنِ أَوُ أَمْضِيَ حُقُبًا .) [حضرت موى نے اپنے خادم حضرت بوشع ہے کہا] "میں باز ندر ہوں گاجب تک وہاں نہ پہنچوں جہاں دوسمندر ملے ہیں یا قرنوں چلاجاؤں۔"] ای طرح دو کاف صرف "مَنَاسِكُكُمُ" اور "مَا سَلَكَكُمُ" مِي ايك ساتھ بغير فاصلے كے آئے ہیں۔ (ممل عبارتیں اس طرح ہیں: (فَاِذَا قَضَيْتُهُ مَنَاسِكُكُمُ فَاذُكُرُوا اللَّهَ كَذِكُر كُمُ اَبَاءَكُمُ أَوُ أَشَدُ ذِكُرًا: ابقرة /٢٠٠)" كيم جب الني ج كام يورك كر چكوتو الله كاذ كركرو بي ات باب داوا كاذكركرت سط بلكماس سے زياده- " (مَاسَلَكُكُمْ فِي سَقَرِ: المدرر / ٢٤) "مصيل

كياچيز دوزخ ميں لے كئے۔"

ایسے ہی دوغین صرف (وَمَنُ یَّبَتَعِ غَیْرَ الْإِسُلَامِ دِیْنًا فَلَنُ یُّقُبَلُ مِنْهُ: ال عمران / ۸۰) میں یجا بغیر فاصلے کے آئے ہیں۔'' اور جواسلام کے علاوہ کوئی اور دین چاہے تو وہ اس کی جانب سے ہرگز قبول نہ کیا جائے گا۔''

ذیل میں مذکورآ یتِ دَین میں تنییس کاف ہیں جب کہ سی دوسری آیت میں ایسانہیں۔ (يَأَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا إِذَا تَدَا يَنْتُمُ بِدَيْنٍ إِلَىٰ اَجَلٍ مُسَمًّى فَاكْتُبُوهُ وَلَيَكُتُبُ بَيُنَكُمُ كَاتِبٌ بِالْعَدُلِ وَلَا يَأْبَ كَاتِبٌ أَنُ يَّكُتُبَ كَمَا عَلَّمَهُ اللَّهُ فَلَيَكُتُبُ وَلَيُمُلِل الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ وَلُيَتَّقِ اللَّهَ رَبَّهُ وَلَا يَبُخَسُ مِنُهُ شَيئًا فَإِنْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيُهَا أَوُ ضَعِيُفًا أَوُلا يَسْتَطِيْعُ أَنُ يُعِلُّ هُوَ فَلَيْمُلِلُ وَلِيُّهُ بِالْعَدُلِ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيُدَيْنِ مِنُ رِّجَالِكُمُ فَإِنُ لَمُ يَكُونَا رَجُلَيُنِ فَرَجُلٌ وَّامُرَأَتْنِ مِمَّنُ تَرُضُونَ مِنَ الشُّهَدَاءِ أَنُ تَضِلُّ اِحُدْ هُمَا فَتُذَكِّرَ اِحُدْهُمَا الْاُخُرَىٰ وَلَا يَابَ الشُّهَدَاءُ إِذَا مَا دُعُوا وَلَا تَسُأَمُوا اَنُ تَكْتُبُوهُ صَغِيْرًا اَوْ كَبِيْرًا اِلَىٰ اَجَلِهِ ذٰلِكُمُ اَقُسَطُ عِنْدَ اللَّهِ وَاقْوَمُ لِلشَّهَادَةِ وَادُنَىٰ الَّا تَرُتَابُوا إِلَّا أَنْ تَكُونَ بِجَارَةً حَاضِرَةً تُدِيرُونَهَا بَيْنَكُمُ فَلَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحٌ الَّا تَكْتُبُوهَا وَأَشْهِدُوا إِذَا تَبَايَعُتُمُ وَلَا يُضَارُّ كَاتِبٌ وَلَا شَهِيُدٌ وَإِنْ تَفْعَلُوا فَإِنَّهُ فُسُوقٌ بِكُمُ وَاتَّقُوااللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ بَكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ: البقرة (٢٨٢) "اك أيمان والو جبتم أيك مقرر مدت تك كمي وَين كالين وين كروتو السے لكھ لواور جا ہے كہ تمھارے درمیان کوئی لکھنے والاٹھیک ٹھیک لکھے اور لکھنے والا لکھنے سے انکار نہ کرے جبیبا کہ اسے اللہ نے سکھایا ہے تواہے لکھ دینا جا ہے۔ اور جس پرحق آتا ہے وہ لکھا تا جائے اور اللہ سے ڈرے جواس کا رب ہے اور حق میں سے کچھر کھنہ چھوڑے، پھر جس پرحق آتا ہے اگر بے عقل یانا تواں ہویا لکھانہ سکے تواس کا ولی انصاف ہے لکھائے اور دو گواہ کرلواینے مردوں میں ہے۔ پھراگر دومر دنہ ہوں تو ایک مرداور دو عورتیں، ایسے گواہ جنھیں ببند کرو کہ کہیں ان میں ہے ایک عورت بھولے تو اس ایک کو دوسری یا د دلا دے اور گواہ جب بلائے جائیں تو آنے ہے انکارنہ کریں اوراہے بھاری نہ جانو کہ دَین چھوٹا ہو یا بڑااس کی میعاد تک کھت کرلو۔ بیاللہ کے نز دیک انصاف کی بات ہے۔ اس میں گواہی خوبٹھیک رہے گی اور بی اس سے قریب ہے کہ تعمیں شبہہ نہ پڑے مگر یہ کہ کوئی سر دست کا سودا دست بدست ہوتو اس کے نہ لکھنے کا تم پر گناه نہیں ۔اور جبخرید وفروخت کروتو گواہ کرلو۔اور نہ کسی لکھنے والے کوضرر دیا جائے نہ گواہ کو۔اور جوتم ايها كروتوية محارافسق موگااورالله عدرواورالله مصل سكها تا ماورالله سب كهم انتاب. مواريث كي دوآيتوں ميں تيره وقف جي اور بيابت كہيں نہيں: (للذَّكر مِثلُ حَظَّ

الْأَنْتَيْنِ فَإِنْ كُنَّ نِسَاءً فَوُقَ اثَّنَتَهُنِ فَلَهُنَّ ثُلُثًا مَا تِرَكَ وَإِنْ كَانَتُ وَاحِدَةً فَلَهَا النَّصُفُ وَلاَبَوَيُهِ

لِكُلِّ وَاحِدٍ مِّنُهُمَاالسُّدَسُ مِمَّا تَرَكَ إِنْ كَانَ لَهُ وَلَدٌ فَإِنْ لَمُ يَكُنُ لَهُ وَلَدٌ وَوَرِثَهُ آبَوٰهُ فَلْأِمِّهِ النُّكُ فَإِنْ كَانَ لَهُ إِخُوَةٌ فَالَّامُّهِ السُّدُسُ مِنْ بَعُدِ وَصِيَّةٍ يُّوصَىٰ بِهَا أَوُ دَيُنٍ ٠٠٠ وَلَكُمُ نِصُفُ مَا تَرَكَ أَزُوَاجُكُمُ إِنُ لَّمُ يَكُنُ لَّهُنَّ وَلَدٌ فَإِنْ كَانَ لَهُنَّ وَلَدٌ فَلَكُمُ الرُّبُعُ مِمَّا تَرَكُنَ مِنُ بَعُدِ وَصِيَّةٍ يُّوُصِيُنَ بِهَا أَوُ دَيُنٍ وَلَهُنَّ الرُّبُعُ مِمَّا تَرَكُتُمُ إِنْ لَّمُ يَكُنُ لَّكُمُ وَلَدٌ فَإِنْ كَانَ لَكُمُ وَلَدٌ فَلَهُنَّ الثَّمُنُ مِمَّا تَرَكُتُهُم مِّنُ بَعُدِ وَصِيَّةٍ تُوصُونَ بِهَا أَوْ دَيُنٍ وَإِنْ كَانَ رَجُلٌ يُّوُرَثُ كَلْلَةً آوِ امُرَأَةٌ وَلَهُ أَخْ أَوُ أُخُتُ فَلِكُلِّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا السُّدُسُ فَإِنْ كَانُوا اَكُثَرَ مِنُ ذَٰلِكَ فَهُمُ شُرَكَا مُنِي الثُّكْثِ مِنُ بَعُدِ وَصِيَّةٍ يُّوْصَىٰ بِهَا أَوُ دَيْنٍ غَيْرَ مُضَارٌّ وَصِيَّةً مِّنَ اللهِ : النساء/١١) [ مِنْ كَا حصہ دوبیٹیوں برابر ہے۔ پھرا گرنری لڑکیاں ہوں اگر چہ دو ہے اوپرتوان کوتر کہ کی دو تہائی اور اگرایک لڑکی ہوتو اس کا آ دھااورمیت کے ماں باپ ہرایک کواس کے تر کہ سے چھٹاا گرمیت کی اولا دہو۔ پھر اگراس کی اولا دنہ ہواور ماں باپ چھوڑے تو ماں کا تہائی۔ پھر اگر اس کے کئی بہن بھائی ہوں تو ماں کا چھٹا بعداس وصیت کے جو کر گیااور دین کے ....اور تمھاری بیبیاں جو چھوڑ جائیں اس میں سے تمھیں آ دھا ہے اگران کی اولا دنہ ہو۔ پھراگران کی اولا دہوتو ان کے ترکہ میں سے محصیں چوتھائی ہے ،جو وہ وصیت کر کنئیں اور دین نکال کر۔ اورتمھارے ترکہ میں عورتوں کا چوتھائی ہے آگرتمھارے اولا دنہ ہو۔ پھر اگرتمھارےاولا دہوتو ان کاتمھارے تر کہ میں ہے آٹھواں۔ جو وصیت تم کر جا وَاور دین نکال کر۔اور اگر کسی ایسے مردیا عورت کاتر کہ بٹتا ہوجس نے ماں باپ اولا دیکھے نہ چھوڑے اور مال کی طرف سے اس کا بھائی یا بہن ہے توان میں سے ہرایک کو چھٹا۔ پھراگروہ بہن بھائی ایک سے زیادہ ہوں تو سبتہائی میں شریک ہیں میت کی وصیت اور دین نکال کرجس میں اس نے نقصان نہ پہنچایا ہو۔ بیاللّٰد کا ارشاد ہے۔'' سورة عصراليي تين آيتول والى سوره ہے جس ميں دس واوآئے ہيں۔ (وَالْعَصُرِ ، إِنَّ الْإِنْسَانَ

سورة عصرا يمي عين آيول والى سورة ہے بيل دل واوائ عيل - (وَالْعَصُرِ • إِنَّ الإِنسَانَ لَفِي خُسُرٍ • إِلَّا الَّذِينَ امَنُوا وَعَمِلُواالصَّلِحْتِ وَتَوَاصَوُا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوُا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوُا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوُا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوُا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوُا بِالْحَقِّ وَالْمِالُ (الْعَصِر / ٣٠٢، ٢) لَفِي خُسُرٍ • إِلَّا اللَّهُ وَسِر عَلَى وَاللَّهُ وَسِر عَلَى وَسِيت كَلَّهُ وَسِر عَلَى اللَّهُ وَسَلِّمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللِّلْمُ اللَّهُ اللللِّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

سور وُرمَٰن ہی ایک ایسی سورہ ہے جس میں اکیاون آیتوں میں باون وقف ہیں۔

ابوعبدالله خَبَازی مقری نے کہا: میں پہلی بار جب سلطان محمود بن ملک شاہ کے پاس آیا تواس نے مجھ سے سوال کیا: کون سی آیت 'فین' سے شروع ہوتی ہے؟ میں نے جواب دیا: تین آیتیں (غَافِرِ اللَّهُ عُنْ اللَّهُ عُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهُ عُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهُ عُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهُ عُنْ اللَّهُ عُنْ اللَّهُ عُنْ اللَّهُ عُنْ اللَّهُ عُنْ اللَّهُ عُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عُنْ اللَّهُ عُنُولِ عَلَيْ اللَّهُ عُنْ اللْعُلِمُ عُنْ اللَّهُ عُنْ اللَّهُ عُنْ اللَّهُ عُنْ اللَّهُ عُلْ اللَّهُ عُنْ اللَّهُ عُنْ اللَّهُ عُنْ اللَّهُ عُنْ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ عُنْ اللْعُلُمُ عُلِمُ اللَّهُ عُلِمُ اللَّهُ اللْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلِمُ اللْعُلُمُ اللَّهُ اللْعُلِمُ الْعُلِمُ اللْعُلِمُ اللْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلُمُ اللْعُلِ

<sup>[</sup>ا]اس سے پہلےاس طرح ہے: حمّ تَنزِيلُ الكِتُبِ مِنَ اللّهِ العَزِيزِ العَلِيْمِ غَافِرِ الذنب: يهكتاب (قرآن) بوعلبوعلم والے اورگناموں كو بخشنے والے الله كاتاراموا ہے-[۲]روى مغلوب موئے۔

الفائعة /٧) \_ مگر ان دونوں كشروع آيت مونے ميں اختلاف --

امام سيوطى نے شخ الاسلام ابن مجرى ية تحريفالى كى ہے كة "قرآن ميں چار مقامات پ له در له حارت الله ميار الله ما ابن مجرى ية تحريفالى كى ہے كة "قرآن ميں جا الله موات و الأرض و مَا بَيْنَهُمَا وَرَ عَيْنَ الله مُونِ وَالاَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَالْمَعْمَا وَالْمَا وَلَى الْمَا وَالْمَا وَلَا مَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَلَا مَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَالِيْمِ وَالْمَا وَالْمَالِيْمِ وَالْمَا وَالْمَالِمُ وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَالِمُ وَلَا مِلْمَا وَلَا مِلْمَا وَلَا مَا وَلَا مَا وَالْمَالِمُ وَلَا مَا وَالْمَالِمُونُ وَلَا مِلْمَا وَلِمَا وَلَا مَالِمُ وَلَا مَا وَالْمَالِمُونُ وَلَا مَا وَالْمَالِمُولُولُ وَلَا مَالِمُولُولُ وَلَا مَالِمُولُولُ وَلَا مَالِمُولُولُ وَلَا مَالِمُولُولُ وَلَا مَالِمُولُولُ وَلَا مَالِمُولُ وَلَا مَالِمُولُولُ وَلَا مُعَلِّمُ وَلَا مَالْمُولُولُ وَلَا مُعْلِمُ وَلَا مُعْلِمُ وَلَا مُعْلِمُ وَلِيْمُولُولُولُولُ وَلِمُولُولُولُولُ وَلَا مُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُولُولُولُولُولُولُولُول

آيات مبمات

قرآن میں جومبہمات آئے ہیں ان سے کون مراد ہے اس کاعلم صرف نقل پرموقوف ہے اس لیے ہم اس سلسلے میں وار دا ہم ترین نقول یہاں ذکر کرر ہے ہیں۔

الله تعالى كفرمان: (انِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيُفَةً: البقرة/٣٠) مين "خليفه" ت مراد حضرت آ دم اوران کی بیوی حضرت حوامیں ۔'' بے شک میں زمین میں ایک نائب مقرر کنے والا مول ـ "، (وَمِنَ النَّاسِ مَنُ يُعُجِبُكَ قَولُهُ فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا: البقرة / ٢٠٩) مين "مَن" يت مراداخنس بن شریق ہیں۔"اورلوگوں میں ایک وہ ہے جس کی بات مجھے دنیا کی زندگی میں بھلی گئی مع ومِنَ النَّاسِ مَنُ يَّشُرِى نَفُسَهُ ابْتِغَاءَ مَرُضَاتِ اللهِ : البقرة /٢٠٧) مين "مَن "ممراد حضرت صہیب روی ہیں۔"اورلوگوں میں ایک وہ بھی ہے جواللہ کی خوشنودی جانے کے لیے این آب كوخريدليتا ب-" (وَمِنْهُمُ مَّنُ كَلَّمَ اللَّهُ : البقرة (٢٥٣) مين بقولِ عجابد "مَن" سے مراد حضرت موى بير - "كوكى ني وه ہے جس سے الله نے كلام فرمايا" - (وَرَفَعَ بَعُضَهُمُ دَرَجْتِ: البقرة / ٢٥٣) مين "بعض" معراد محمر رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم بين - "اورايك نبي وه بين جن كوالله في ورجول بلندى عطاكن - (إذُ قَالَتِ امْرَأْتُ عِمْرَانَ رَبِّ إِنِّي نَذَرُتُ لَكَ مَا فِيُ بَطُنِي مُحَرَّرًا:ال عمران/٥٥) مين عمران كى بيوى "عمراد دنه بنت فاقوذ" بين - "جبعران كى بيوى نے عرض كى اے رب ميرے! ميں تيرے ليے منت مانتى ہوں جوميرے پيك ميں ہےكہ فالص تيرى بى خدمت ميس ريخ - (رَبَّنَا إنَّنَا سَمِعُنَا مُنَادِيًا يُّنَادِي لِلْإِيْمَان : ال عمران/١٩٣) میں "منادی" ہے مرادمحمدرسول الله صلی الله تعالی علیه وسلم بیں۔"اےرب ہمارے ہم نے ایک منادی كونا كدايمان كے ليے ندا فرما تا ہے '۔ (وَمَنُ يَّخُرُ جُ مِنُ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ

يُدرِكُهُ الْمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجُرُهُ عَلَى اللهِ : النساء/١٠٠) مين "مَن" عمرادُ 'حضرتضم ه بن جندب' جیں۔''اور جوائے گھرے لکا اللہ درسول کی طرف ججرت کرتا پھراے موت نے آلیا تواس کا الواب الله ك ذمه ير موكيا" \_ (وَانَّى جَارٌ لَّكُمُ: الانفال/٤٨) مين لفظ "جار" عمراد" حضرت سراقد بن معشم" بير - "اورتم ميرى پناه مين مؤ" - راد يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لَا تَحْزَ نُ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا: التوبة/١٤) مي "صاحب" عمراد "حضرت ابو بمرصديق" بي- "جباي يار عفر مات تَحْمُ نِهُمَ نِهُا بِ شِكَ الله مار عساته بي "- (وَمِنْهُمُ مَّنُ يَّقُولُ اثَذَنُ لِي : التوبة / ٤٩) مِن "مَن" سے مراد "جدین قیس" بیں۔" اوران میں کوئی تم سے بول عرض کرنا ہے کہ مجھے رخصت دیجئے"۔ (وَمِنْهُمْ مَنُ يَّلْمِزُكَ فِي الصَّلَقْتِ : البقرة /٥٨) مِين "مَن" عمراد" ووالخويصرة" مي-"اور ان میں کوئی وہ ہے کہ صدقے بانٹنے میں تم پرطعن کرتا ہے۔ (ان نَعف عَنُ طَائِفَةٍ مُنكُمُ نُعَذَّبُ طَائِفَةً بِأَنَّهُمْ كَانُوا مُجْرِمِينَ: التوبة/٦٦) مين يملي "طائفه" عمراد" وخشى بن حمير التجعي" ہیں جنھوں نے نفاق سے توبہ کی اور جنگ ممامہ میں شہید ہوئے۔اور دوسرے طا كف سے مرادوہ منافقین میں جوایے نفاق واستہزا پر قائم رہے۔"اگر ہمتم میں ہے کسی کومعاف کریں تو اوروں کو عذاب دي كاس لي كدوه مجرم تحظ - (وَمِنْهُمْ مَنْ عَاهَدَ اللَّهَ لَئِنُ اتَانَا مِنْ فَضُلِهِ لَنَصَّدُ قَنَّ وَلَنكُونِنَّ مِنَ الصَّلِحِينَ: التوبة/٧٥) مين "مَن" عمراد" تعليم بن حاطب" بين - "اوران میں کوئی وہ ہیں جنھوں نے اللہ سے عہد کیا تھا کہ اگر ہمیں اپنے فضل سے دے گا تو ضرور خیرات کریں گے اور بم ضرور بھلے آدمی موجا تیں گئے'۔ (وَاخَرُونَ اعْتَرَفُوا بِذُنُوبِهِمُ: التوبة/١٠٢) میں "اخرون" ہے مراد "غزوة تبوك ميں شريك نه ہونے والے سات افراد [١٦١] حضرت ابولبابه، اوران كاصحاب[٣] جدبن قيس [٤] حرام [٥] اوس [٢] كردم اور [٤] مرزاس بين-"اور يحهوه بين جو ایے گناہوں کے مقرہوئے'۔ (وَاخَرُونَ مُرُجَونَ لِامُرِ اللّٰهِ :التوبة/٦٠١) میں "اخرون" ے مراد [۱] ہلال بن امیہ [۲] مرارہ بن رہیج اور [۳] کعب بن مالک ہیں۔ یہ تینوں حضرات بھی غزوہ تبوك مين شريك نهين موئ تھے۔" اور كھ موقوف ركھ كئ الله كے حكم ير" (وَالَّذِينَ اتَّحَدُوا مَسُجدًا ضِرَارًا وَّ كُفُرًا وَتَفُرِيُقًا بَيْنَ الْمُؤْمِنِيْنَ وَإِرْصَادًا لِّمَنُ حَارَبَ اللَّهَ وَرَسُولَةً مِنُ قَبُلُ وَلَيَحُلِفُنَّ إِنُ اَرَدُنَا إِلَّا الْحُسُنَىٰ وَاللَّهُ يَشُهَدُ إِنَّهُمُ لَكَذِبُونَ: التوبة /١٠٧) \_ بقول ابن الحق بارہ اشخاص مراد ہیں جوانصار میں سے تھے۔''اوروہ جنھوں نے مسجد بنائی نقصان پہنچانے کواور کفر کے سبب اورمسلمانوں کے درمیان تفرقہ ڈالنے کواوراس کے انتظار میں جو پہلے سے اللہ اوراس کے رسول کا مخالف ہے، اور وہ ضرور قشمیں کھا کیں گے کہ ہم نے تو بھلائی جا ہی اور اللہ گواہ ہے کہ وہ بے شک

جِمُوكْ بِينَ (اَفَمَنُ كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّنُ رَّبِّهِ وَيَتُلُوهُ شَاهِدٌ مِّنُهُ وَمِنُ قَبُلِهِ كِتْبُ مُوسَىٰ إِمَاما وَّرَ حُمَةً أُولَيْكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ: هود/١٧) مين "مَن" عدمراد" محدرسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم بیں -اور (ویتلوه شاهد منه )میں "شاهد" ہے مراد" حضرت جریل" بیں - جب کمایک قول ضعیف کی روسے قرآلن ، دوسرے قولِ ضعیف کے لحاظ سے حضرت ابو بکر اور تیسرے قولِ ضعیف کے اعتبارے'' حضرت علیٰ' مراد ہیں۔''تو کیاوہ جواینے رب کی طرف ہے روشن دلیل پر ہواوراس پراللہ کی طرف سے گواہ آئے اور اس سے پہلے موسی کی کتاب پیشوا اور رحمت وہ اس پر ایمان لاتے بیں۔ "(اِنَّا كَفَيُنْكَ الْمُسْتَهُزِئِيْنَ: الحجر / ٩٥) كے بارے میں سعید بن جبیر نے كہا كہ "مستھزئین" سے پانچے لوگ: ولید بن مغیرہ، عاص بن وائل، ابوز معہ، حارث بن قیس اور اسود بن عبر يغوث مراد بي -" بشك ان بننے والول سے ہم مصيل كفايت كرتے بين" - (هَلُ يَسْتَوِيُ هُوَ وَمَنُ يَّأُمُرُ بِالْعَدُلِ: النحل/٧٦) مين "مَن" عمراد" حضرت عثمان بن عفان "بين-"كيا برابر موجائ كي بياوروه جوانصاف كاحكم كرتائ "-(هذَان خَصُمْنِ اخْتَصَمُوا فِي رَبِّهِمُ:الحج/١٩) کے متعلق سیخین نے حضرت ابوذر سے تخ تلج کی کہ آپ نے فرمایا: یہ آیت حضرت حمزہ ، حضرت عبیدہ بن حارث، حضرت علی بن ابی طالب اور عتبه، شیبه اور ولید بن عتبه کے بارے میں نازل ہوئی۔'' بیدو فريق بين جواين رب كے بارے ميں جھڑكے '\_ (إنّى وَجَدُتُ امْرَأَةً تَمُلِكُهُمُ: النَّمِل/ ٢٣) میں "امرأة" سے مراد "بلقیس بنت شراحیل" بے" \_" [مرمد بولا] میں نے ایک عورت دیکھی کمان ير باوشاى كررى جـ " (قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِّنَ الْكِتْبِ أَنَا اتِيُكَ بِهِ قَبُلَ أَنُ يَرُتَدً اللَّكَ طَرُفُكَ : النمل / ٤٠) مين "الذي" عمراوحضرت سليمان كمحرر" آصَف بن برخيا" بين -"اس نے عرض کی جس کے پاس کتاب کا علم تھا کہ میں اسے یعنی تخت کو حضور میں حاضر کردوں گا ایک میل مار نے سے بہلے '۔ ( قَالَتِ امُرَأَةُ فِرُعَونَ قُرَّتُ عَيْنٍ لِّيُ وَلَكَ: القصص / ٩) ميں "امرأة" سے مراد" آسیہ بنت مزاحم" ہیں ۔"اور فرعون کی بی بی نے کہا: یہ بچہ (مفرت موی) میری اور تیری مَ تَكُمون كَي مُعْدُك مِ "- (أَفَمَنُ كَانَ مُؤْمِنًا كَمَنُ كَانَ فَاسِقًا:السجدة/١٨) حضرت على بن الي طالب اور ولیدین عتبہ کے بارے میں نازل ہوئی۔''تو کیا جوایمان والا ہے وہ اس جیسا ہوجائے گا جو بِحَمْ جِـُـ (قَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوُلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا:المجادلة/١) مِين "التي تجادلك سےمراد فوله بنت تعلب بي - اور في زوجها مين زوج (شوہر) سےمراد حفرت اوس بن صامت' ہیں۔" بے شک اللہ نے سی اس کی بات جوتم سے اپنے شوہر کے معالمے میں بحث كرتى ك - (وَاذْأَسَرُ النَّبِيُّ إِلَى بَعْضِ أَزُوَاجِهِ حَدِينًا: التحريم ٣) مين "بعض ازواج" عمراد

"حضرت حفصه" ہیں۔"اور جب نبی نے اپنی ایک بی بی سے ایک راز کی بات بتالی "-(نَبَّأْتُ به:التحريم/٣) ميس "نبأت" كي ضمير عائب متنتز كامرجع حضرت عائشه بين اس ليمعنى بي حضرت عائش نے اس کی خبر وی '۔ (ان تَتُوبًا إِلَى اللهِ فَقَدُ صَغَتُ قُلُوبُكُمَا:التحريم ٤) اور (وَإِنَ تَظَاهَرَاعَلَيُهِ فَانَّ اللَّهَ هُوَ مَوُلَهُ وَجِبُرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ: التحريم ٤) مين تتوبا اور تظاهراكي ضمیر بارز تثنیہ سے مراد حضرت عائشہ وهصه ہیں۔ اور المجم الاوسط میں طبرانی کی تخریج کے مطابق "صالح" ہے مراد" حضرت ابو بكراور حضرت عمر ہيں"۔ "نبى كى دونوں بى بيو! اگرالله كى طرف تم رجوع کروکہ ضرورتمھارے دل راہ ہے کچھہٹ گئے ہیں''،''اوراگران پرز ور باندھو(اور باہم مل کرایسا طریقتہ اختیار کر وجوسید عالم صلی الله تعالی علیه وسلم کونا گوار ہو) تو بے شک الله ان کامد دگار ہے اور جبریل اور نیک ایمان والے'۔ (ذَرُنِی وَمَنُ خَلَقُتُ وَحِیدًا:المدرّر/١١)ولید بن مغیره مخزومی کے حق میں نازل موئى \_''اسے مجھ يرچپور جے ميں نے اكيلا پيداكيا" \_ (فَلَا صَدَّقَ وَلَا صَلَّىٰ ، وَلَكِنُ كَذَّبَ وَتَوَلَّى، ثُمَّ ذَهَبَ إِلَى آهُلِهِ يَتَمَطَّى: القيامة/ ٣٣،٣٢،٣١) بيآيات ابوجهل كي بار عين نازل ہو نیں۔''اس نے نہ تو بچے مانا اور نہ نماز پڑھی، ہاں جھٹلا یا اور منہ پھیرا پھرا پنے گھر کواکڑتا چلا''۔ (عَبَسَ وَتَوَلِّى أَنُ جَاءَهُ الْإَعُمٰى: عبس ٢) مين "اعمى" (نابينا) سے حضرت عبد الله بن ام مكتوم مراد ہیں۔" تیوری چڑھائی اور منہ پھیرااس پر کہاس کے پاس وہ نابینا حاضر ہوا"۔ (اَمَّا مَنِ اسْتَغُنی فَأَنُتَ لَهُ تَصَدَّىٰ : عبس /٥) مين "مَن" عمراد" اميه بن خلف" باوريجى كها كيا كمراد" عتب بن ربیعہ" ہے۔ ''وہ جوبے پرواہ بنتاہے تم اس کے تو بیچھے پڑتے ہو''۔

قرآن میں ابہام کے اسباب

قرآن میں ابہام کے چنداسباب ہیں:

[1] ایک مقام پرصراحة ذکر - ب ، اس لیے دوسرے مقام پر ذکر کی حاجت نہیں جیسے: (الله نِالصِّرَاطَ الله سُتَقِیُمَ صِرَاطَ الَّذِیُنَ اَنْعَمُتَ عَلَیْهِمُ: الفاتحة / ۲۰٥) میں انعام اللی کے سزاوارلوگوں کا بیان نہیں اس لیے کہ ان کا بیان اللہ تعالیٰ کے اس قول میں کردیا گیا ہے: ﴿ وَمَنُ یُّطِعِ اللّٰهَ وَالرَّسُولَ فَاُولِئِكَ مَعَ الَّذِیْنَ اَنْعَمَ اللّٰهُ عَلَیْهِمُ مِنَ النّبِیِّنَ وَالصَّلَّدِیْقِیْنَ وَالشَّهَدَاءِ وَالصَّلَی فَاللّٰهُ عَلَیْهِمُ مِنَ النّبِیِّنَ وَالصَّلَی فَیْنَ وَالشَّهَدَاءِ وَالصَّلَاءِ وَاللّٰهُ عَلَیْهِمُ مِنَ النّبِیِّنَ وَالصَّلَی فَیْنَ وَالشَّهَدَاءِ وَالصَّلَی فَیْنَ وَالصَّلَی فَیْنَ وَالسَّلَاءِ وَاللّٰہ وَاللّٰہ وَاللّٰهِ عَلَیْهِمُ مِنَ النّبِیِّنَ وَالصَّلّٰ اللّٰهِ عَلَیْهِمُ مِنَ النّبِیِّنَ وَالصَّلّٰ اللّٰهُ عَلَیْهِمُ مِنَ النّبِیِّنَ وَالصَّلّٰ اللّٰهُ عَلَیْهِمُ مِنَ النّبِیْنَ وَالصَّلّٰ اللّٰهُ عَلَیْهِمُ مِنَ النّبِیْنَ وَالصَّلّٰ اللّٰهُ عَلَیْهِمُ مِنَ النّٰبِیْنَ وَالصَّلّٰ اللّٰهُ عَلَیْهِمُ مِنَ النّبِیْنَ وَالصَّلّٰ اللّٰهُ عَلَیْهِمُ مِنَ النّبِیْنَ وَالصَّلّٰ اللّٰہُ عَلَیْهِمُ مِنَ النّبِیْدِیْنَ وَالصَّلّٰ اللّٰهُ عَلَیْهِمُ مِنَ النّبِیْنَ وَالصَّلّٰ اللّٰہُ عَلَیْهِمُ مِنَ النّبِیْنَ وَالصَّلّٰ اللّٰہُ عَلَیْهِمُ مِنَ النّبِیْنَ وَالْمُالِدِیْنَ وَالسَاءُ مِن کِر اللّٰ اللّٰہُ وَمَنْ اللّٰهِ عَلْمُ لَاللّٰ مُولِیْکُولُولُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَیْهِمُ مِنَ اللّٰهُ عَلْمُ مِنْ اللّٰہُ عَلَیْهِمُ مِنَ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ عَلْمُ مِنْ اللّٰهُ عَلَیْهِمُ مِنَ اللّٰهِ مِنْ اللّٰہُ عَلَیْمُ مِنْ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلْمُ مِنْ اللّٰهُ عَلْمُ مِنْ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلْمُ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلْمُ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلْمُ مِنْ اللّٰهُ عَلْمُ مِنْ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلْمُ مِنْ اللّٰهُ عَلْمُ اللّٰهُ عَلْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَامُ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهُ عَلْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلْمُ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِمُ اللّٰهُ عَلَيْهِمُ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهِمُ اللّٰهُ اللل

[7] مشہور ہونے کے سبب مراد کا متعین ہونا جیسے: (وَقُلْنَا یاٰذَمُ اسْکُنُ آنْتَ وَزَوُجُكَ الْجَنَّةَ: البقرة / ٣٥) میں "زوجك" (تیری ہوی) ذکر فرمایا اس کی جگد "حوا" نہ ذکر فرمایا کیوں کہ صرف

وہی حضرت آ دم کی بیوی تھیں۔''اور ہم نے فر مایا ہے آ دم! تواور تیری بی بی اس جنت میں رہو''۔

(أَلَمُ تَرَ اِلَى الَّذِي حَاجَّ اِبُرَاهِيُمَ فِي رَبِّهِ: البقرة /٢٥٨) مين "الذي" عنمرود كامراد ہونا اس لیے مشہور ہے کہ حضرت ابراہیم کواسی کے پاس بھیجا گیا تھا۔''اےمحبوب! کیاتم نے نہ دیکھا اسے جوابراہیم سے جھگڑااس کے رب کے بارے میں''۔

[س] راز داری مقصود ہواس لیے خطاوار کا نام پوشیدہ رکھا جائے تا کہ بیرتن کی طرف اے مأكل كرنے كا زيادہ مؤثر ذريعہ بن سكے جيسے آيت كريمہ: (وَمِنَ النَّاسِ مَنُ يُعُجِبُكَ قَوُلُهُ فِي الُحَيْوةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ اللَّهُ الْخِصَامِ: البقرة /٢٠٤) احس بن شريق کے بارے میں نازل ہوئی جو بعد میں مشرف بداسلام ہوئے اور ان کا اسلام اچھا ٹابت ہوا۔'' اور بعض آ دمی وہ ہے کہ دنیا کی زندگی میں اس کی بات تھے بھلی لگے اور اپنے دل کی بات پر اللہ کو گواہ لائے اور وہ سب ہے بڑا جھگڑالوے''۔

[4] مراد كى تعيين ميں كوئى برا فائده نه جو جيسے: (أوْ كَالَّذِي مَرٌّ عَلَى قَرُيَةٍ وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُونِهِ هَا:البقرة/٩٥٦)" يا اس كى طرح جو گذراا يك بستى يراوروه ڈھئى يڑى تھى اپنى چھتۈ ل ير-" (يهال "قرية" عمراد بيت المقدى ب-) (وَسُئلُهُمْ عَنِ الْقَرُيَةِ الَّتِي كَانَتُ حَاضِرَةً الُبَحُر: الاعراف/١٦٣) "اوران ے حال يوچھواس بتى كاكه دريا كے كنار تے تھى"۔ يہتى كون تھی؟اس میں اختلاف ہے۔ابن عباس کہتے ہیں کہ یہ مصرومدینہ کے درمیان ایک بستی تھی۔ایک قول بہے کہ بہتی مدین اور طور کے درمیان تھی۔ زہری کہتے ہیں کہ یہاں قربیہ سے مراد طبریة شام ہے۔ ابن عاس كى ايك روايت كے مطابق بيدين جاور بعض كہتے ہيں كديدايلد ج- (خزائن العرفان)

[ ۵ ] اس پر تنبیه که تم عام ہے اگر چه نزول کسی خاص کے معاملے میں ہوا تعیین کے ساتھ ذکر موتا توبيسمجا جاتا كديكم دوسرے كے لينبيل-جيے: (وَمَنُ بَنُحُرُجُ مِنُ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ الْمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ آجُرُهُ عَلَى اللهِ: النساء/١٠٠) "اورجواي كُر ع نكا الله ورسول كي طرف ججرت كرتا، پھراہ موت نے آليا تواس كا ثواب الله كے ذمه ير ہو كيا''۔ به آيت مبار کہ حضرت جندع بن ضمر ہ لیٹی کے حق میں نازل ہوئی۔ مگریہاں خاص ان کا نام نہیں ذکر کیا گیا بلكه لفظ من لا يا كيا جوعموم مرادير ولالت كرتا ب-اس ليحالله ورسول كى راه ميس بجرت كرنے والے مرتحص کے لیے اجراخروی ثابت ہوگا۔

[۲] نام نہ ذکر کر کے کوئی صفت کمال ذکر کی جائے تا کہ موصوف کی عظمت شان ظاہر ہو۔ عين (وَلَا يَأْتُلِ أُولُوالْفَضُلِ مِنْكُمُ وَالسَّعَةِ أَنْ يُؤْتُوا أُولِي الْقُرُيْنُ وَالْمَسْكِيْنَ وَالْمُهْجِرِيْنَ فِي سَبِيلِ اللهِ ،: النور / ٢٢) '' اور شم نه كھائيں وہ جوتم ميں فضيات والے اور گنجائش والے ہيں ، قرابت والوں اور مسكينوں اور الله كى راہ ميں ہجرت كرنے والوں كو (نه) دينے كى ' ۔ (وَالَّذِ يُ جَاءَ بِالصَّدُ قِ وَالوں اور اللهُ كَا اللهُ عَمُ اللهُ تَقُونَ: الزمر / ٣٣) '' اور وہ جو يہ جج (تو حيد خدا وندى) لے كر تشريف لائے اور وہ جنھوں نے اس كى تصديق كى يہى ڈروالے ہيں' ۔ (اذ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لاَتَحُونُ إِنَّ اللّهَ مَعَنا: التوبة / ٤٠) "جب اپنے يارسے فرماتے تقع من مُحابيتك الله مارے ساتھ ہے۔"

ان تمام مثالون میں صفات کمال" اولو الفضل"، "صدق به"، اور "صاحب" عمراد حضرت ابو برصد يق بين -

[2] صفت تقص ذکر کر کے موصوف کی تحقیر مقصود ہو۔ جیسے: (إنَّ شَانِئَكَ هُوَ الْاَبْتَرُ: الكورْر ٣) " بِشِك جوتمهاراد شمن ہے وہی ہر نیر سے محروم ہے۔"

قرآن كى تفسيروتاومل اوراس كى حاجت

تفسیروتاویل ہم معنی ہیں یاان میں فرق ہے؟ اس بارے میں اہل علم کا اختلاف ہے۔
ابوعبیداورایک گروہ نے کہا: دونوں ہم معنی ہیں۔امام راغب اصفہانی نے کہا کتفسیر، تاویل سے اعم ہے ۔تفسیر کا زیادہ تر استعال الفاظ اور مفردات میں ہوتا ہے جب کہ تاویل کا زیادہ استعال معانی اور جملوں میں ہوتا ہے ۔تاویل کا استعال کتب الہیہ سے متعلق ہوتا ہے جب کہ تفسیر کا استعال کتب الہیہ الہید الہید الہید ونوں کے لیے ہوتا ہے۔

علامہ ذرکشی نے کہا:تفسیر:ایساعلم ہے جس سے نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پرنازل ہونے والی اللہ کی کتاب کافہم،اس کے معانی کابیان اور اس کے احکام اور حکمتوں کا استخراج حاصل ہو۔
استمد او :تفسیر میں علم لغت ،علم نحو ،علم صرف ،علم بیان ،اصول فقداور قراءات سے مدولی جاتی ہے۔
احتیاج: اس میں اسباب نزول اور ناسخ ومنسوخ جاننے کی حاجت ہوتی ہے۔

شرف: اس كاشرف اور بلندى مرتبه بوشيده نهيں - ارشاد بارى تعالى ہے: (يُؤتِى الْحِكُمةَ مَنُ يَّشَاءُ وَمَنُ يُؤتَ الْحِكُمةَ فَقَدُ أُوتِى خَيْرًا كَثِيْرًا: البقرة / ٢٦٩) "الله حكمت ويتا ہے جے على اسے بہت بھلائى ملى -"

جضرت عبدالله بن عباس سے مروی ہے کہ "یؤتی الحکمة "میں حکمت سے مراد: قرآن کی معرفت، ناسخ ومنسوخ محکم ومتشابہ، مقدم ومؤخر، حلال وحرام اورامثال کی معرفت ہے۔
ابوذر ہروی نے "فضائل القرآن" میں بہطریق سعید بن جبیر، حضرت ابن عباس رضی الله تعالی عنہ سے روایت کی ۔ آپ نے فرمایا: جوقرآن کی قراءت تو کرے مگراس کی تفییر بخوبی نہ کر سکے وہ تعالی عنہ سے روایت کی ۔ آپ نے فرمایا: جوقرآن کی قراءت تو کرے مگراس کی تفییر بخوبی نہ کر سکے وہ

اس ویہاتی کی طرح ہے جو بہت تیزی اور روانی ہے شعرتو پڑھے گراس کا مطلب نہ سمجھے۔ بیہ بی وغیرہ نے حضرت ابو ہر رہے کی بیرحدیث مرفوع روایت کی :قر آن کواس کے معانی سمجھ کر پڑھواور اس کے غریب الفاظ کے معانی کی تلاش میں رہو۔

ابن الا نباری نے حضرت ابو بکر صدیق ہے تخ تابج کی: آپ نے فر مایا: میں قرآن کی ایک آیت کو مجھ کر پڑھوں یہ میرے نزدیک اس سے زیادہ پسندیدہ ہے کہ ایک آیت زبانی یاد کروں۔

ابن الانباری نے ہی عبداللہ بن بریدہ سے اور اِنھوں نے اصحاب نبی سلی اللہ تعالیٰ علیہ وہلم میں سے ایک صحابی سے یہ بھی تخ تک کی کہ انھوں نے فر مایا: اگر مجھے معلوم ہوکہ چالیس رات کا سفر طے کر کے میں کتاب اللہ کی کسی آیت کا مطلب جان لوں گا تو میں ایسا ضرور کروں گا۔ (یعنی کسی صاحب علم کے یہاں چالیس دن کے سفر کے بعد بہنچ کر کسی آیت کا علم حاصل کرنے کی صورت پیش آئے تو اس سے دریغ نہ ہوگا) جا لیس دن کے سفر کے بعد بینچ کر کسی آیت کا علم حاصل کرنے کی صورت پیش آئے تو اس سے دریغ نہ ہوگا) انھوں نے ہی بطریق شعبی ہے بھی تخ تک کی کہ امام شعبی نے کہا کہ حضرت عمر نے فر مایا: جس نے قرآن کو بمجھ کر بڑھا، اس کے لیے اللہ کی بارگاہ میں ایک سوشہیدوں کا اجر ہے۔

ان آثار میں اَعُوِ بُواالُقُرُ اَنَ ، لَآنُ اُعُوِ بَ ایَةً ، اَعُرَبُثُ ایَةً ، مَنُ قَرَاً ، . . فَأَعُرَ بَعِی الفاظ آئے ہیں۔ نحوی اصطلاح میں اعراب کامعنی ''نحوی ترکیب کابیان' ہوتا ہے۔ گر آثار مذکورہ میں اعراب کامعنی کیا ہے؟ اس سے متعلق امام سیوطی نے کہا: میر نزدیک ان آثار سے ان کے قائلین نے ''بیان وتفیر'' مرادلیا ہے کیوں کہ ''حکم نحوی'' پر''اعراب' کا اطلاق ایک جدید اصطلاح ہے جو سلف میں رائح نہ تھی ، اور اس لیے بھی کہ بیاعراب (ترکیب نحوی کاعلم) ان کی طبیعت اور فطری ذوق میں داخل تھا جس کے سیھنے کی ان کوکوئی ضرورت ہی نہیں۔

اصبهانی نے کہا بتفیر قرآن سب سے اشرف واعلیٰ فن ہے جسے انسان کو اختیار کرنا چاہیے اس لیے کہ کہاں کی خرض لیے کہ اس کی غرض لیے کہ اس کی غرض کی خرض شرف والی ہے یا اس لیے کہ اس کی عاجت زیادہ ہے۔اور تفییر قرآن میں تینوں وجہیں جمع ہیں۔ شرف والی ہے یا اس لیے کہ اس کی حاجت زیادہ ہے۔اور تفییر قرآن میں تینوں وجہیں جمع ہیں۔

[1] موضوع: اس کا موضوع الله تعالی کا کلام ہے جو ہر حکمت کا سر چشمہ اور ہر فضیلت کی کان ہے۔ اس میں ماضی مستقبل، حال کے اخبار واحوال ہیں۔ بار بار پڑھنے اور دہرانے کے باوجودوہ نہ بوسیدہ ہونے والا ہے، نہاس کے بجائب ختم ہونے والے ہیں۔

[7] غرض: اس کی غرض سب ہے مشحکم گرہ'' قرآن کریم'' سے مضبوط وابستگی اور لافانی سعادت حقیقی تک رسائی ہے۔

[س] سخت حاجت: دنیا وآخرت میں حاصل ہونے والا ہردینی ودنیوی کمال شرعی علوم اور

دین معارف کامختاج ہے اور بیعلوم ومعارف کتاب اللہ کے علم پرموقوف ہیں۔ سعب جو

مآخذ تفسير

تفيرك اصل ما خذ حارين

[۱] بی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے فال اور ممتاز ہے کیان تغییری روایات میں ضعیف اور موضوع کی کثرت ہے اس لیے ان سے ہوشیار رہنا اور بچنا لازم ہے۔ اس لیے امام حمد نے فرمایا: تین قسم کی کتابیں بے اصل ہیں: کتب مُغازی، کتب مُلاَجم (داستانہا بے رزم) اور کتب تغییر۔ اِن کے اصحاب محققین نے بتایا کہ اس قول سے امام کی مراد سے ہے کہ ان تینوں اقسام کی کتابوں کے مندرجات کی سندیں غالبًا صحیح اور متصل نہیں ہیں۔ ورنہ ان کے بہت سے مندرجات کی سندیں غالبًا صحیح اور متصل نہیں ہیں۔ ورنہ ان کے بہت سے مندرجات و مشتملات صحیح بھی ہیں۔ جیسے: آیت انعام میں "ظلم" کی "شرک سے، آسان حساب کی "عرض" سے اور اللہ تعالی کے قول: (وَاَعِدُوا لَهُمُ مَا اسْتَطَعُتُمُ مِنُ قُوَّةٍ : الانفال / ۲۰) میں "قوة" کی تغییر" رمی " وراندازی سے با سادہ حیجے مردی ہیں۔ "اور ان کے لیے تیار کھو جوقوت محسیں بن پڑئے"۔ علامہ زرکشی نے تو اس کلام کو برقر اررکھا مگر علامہ سیوطی نے اس پر استدراک کرتے ہوئے علامہ زرکشی نے تو اس کلام کو برقر اررکھا مگر علامہ سیوطی نے اس پر استدراک کرتے ہوئے سے بیار میں سیولی نے اس پر استدراک کرتے ہوئے سے بیار سیولی نے اس پر استدراک کرتے ہوئے سے بیار سیولی نے اس پر استدراک کرتے ہوئے سے بیار سیولی ہے اس بیاست میں سیولی نے اس پر استدراک کرتے ہوئے سے بیار سیولی نے اس پر استدراک کرتے ہوئے اس بیار سیولی نے اس بیاست میں سیولی نے اس بیاست میں سیولی نے اس بیاست میں سیولی نے اس بیاستان کی سیولی نے سیولی کے سیولی کی سیولی کی سیولی کے سیولی کی سیو

علامہ ذرکشی نے تواس کلام کو برقرار رکھا مگر علامہ سیوطی نے اس پراستدراک کرتے ہوئے فرمایا: درجہ صحت کو پہنچنے والی تفسیری روایات بہت کم ہیں ،ان میں بھی وہ روایات جوسر کارسے ثابت اور مرفوع ہیں ،کم سے کم ترہیں۔

[1] اقوال صحابہ: متدرک میں امام حاکم کے قول کے مطابق مفسرین کے نزدیک صحابی کی تفسیر، حدیثِ مرفوع کی منزل میں ہے۔ (گریہ تھم علی الاطلاق درست نہیں ۔ قول صحابی وہی درجہ مرفوع میں ہوتا ہے جوسب نزول، یا ناسخ ومنسوخ سے متعلق ہو، یا کسی امر پر معین نواب یا عذاب سے متعلق ہو یا ایسے امر میں ہوجو قیاس واجتہا دسے بیان نہیں ہوسکتا، اور ایسے مقام میں جہاں علما ے اہل متعلق ہویا ایسے اخذ کا اختمال نہ ہو۔ علامہ ابن حجر وغیرہ نے اس کو نفصیل و تحقیق سے بیان کیا ہے۔ مترجم) کتاب سے اخذ کا اختمال نہ ہو۔ علامہ ابن حجر وغیرہ نے اس کو نفصیل و تحقیق سے بیان کیا ہے۔ مترجم)

ام احد نے متعدد مقامات پراس کی تصریح کی۔ گرفضل بن زیاد نے امام احد سے بید جماعت علا کے دیر لیا اور سے سام احد نے متعدد مقامات پراس کی تصریح کی۔ گرفضل بن زیاد نے امام احمد سے بیر بھی نقل کیا ہے کہ ان سے سوال ہوا کہ اگر کوئی شخص قر آن کے لیے بطور مثال کوئی شعر ذکر کر ہے تو یہ جائز ہے یا نہیں؟ انھوں نے جواب یا: مجھے یہ پیند نہیں۔ اسی لیے کہا گیا ہے کہ اس جواب سے ''ممانعت'' ظاہر ہوتی ہے۔ اور اسی لیے بعض علما نے کہا: مقتضا مے لغت کے مطابق قر آن کی تفسیر کے جواز میں امام احمد سے دوروایتیں ہیں۔

یہ بھی کہا گیا ہے کہ بیکراہت وناپیندیدگی اس پرمحمول ہے کہ آیت کواس کے ظاہرِ معنی ومراد سے ایسے غیر ظاہر ومحمل معانی کی طرف پھیر دیا جائے جوتلیل کلام عرب میں ،عموماً اشعار وغیرہ میں پائے جاتے ہوں ،اور معنی متبا دران کے برخلاف ہو۔

[7] معنی کلام کے تقاضے اور شریعت سے حاصل شدہ فہم واستعداد کی بنیاد پرتفسیر۔ای کی دعانی کر یم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے حضرت ابن عباس کودیتے ہوئے فرمایا: "اَللّٰهُمَّ فَقَهُهُ فِی اللّٰهُنِ وَعَلّٰمُهُ التَّا وِیُلَ" "اے اللہ! اسے دین کا فقیہ بنا اور تاویل کاعلم عطافر ما"۔ حضرت علی نے بھی اپنے قول "اِلّا فَهُمّا یُونُونَاهُ الرَّ مُحلَ فِی الْقُرُانِ " ( مگر قرآن کا ایسافہم جو کسی کوعطا کیا جائے ) میں یہی مرادلیا ہے۔ فَهُمّا یُونُنَاهُ الرَّ مُحلَ فِی الْقُرُانِ " ( اللّٰهُ اللّٰہُ اللّٰہ ال

قرآن کی تفییر محض ہے اصل را ہے اور اجتہاد سے جائز نہیں۔ ارشاد باری ہے: ﴿وَلَا تَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهُ عِلَمْ بَهِن ' ووسری جگدارشاد ہے ۔ ﴿ وَاللّٰهِ مِنَا لِللّٰهِ مَا لَا تَعُلَمُونَ : البقرة / ١٦٩) [شیطان تعصیں یہی حکم دےگا]'' کہ اللّٰہ پروہ بات جوڑوجس کی تعصیں خرنہیں' ۔ ایک اور مقام پرارشاد ہے : ﴿ وَ اَنْزَلْنَالِیُكَ الذِّكْرَلِتُبَیِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ اللّٰهِ مُنَا اللّٰهِ مَا اللّٰهِ مَا اللهُ عَبْوب ہم نے تھاری طرف یہ یادگار (قرآن) اتاری کہتم لوگوں نُزِّلَ اللّٰهِ مُنَا اللّٰهِ مُنَا اللّٰهِ مُنَا اللّٰهِ مَا اللّٰهِ مِن اللّٰهِ مِن اللّٰهِ مَا يَاللّٰهُ اللّٰهِ مَا اللّٰهِ مِن اللّٰهِ مِن اللّٰهِ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ مُنَا اللّٰهُ اللّٰهِ مَا اللّٰهِ مَا اللّٰهِ مَا اللّٰهُ مِنْ اللّٰهِ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِن اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰمُ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰ

ابودا وَد ، تر مذی اور نسائی نے تخ تا کی کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فر مایا: جس نے قر آن میں اپنی را سے سے کوئی بات کہی اور ٹھیک کہی جب بھی وہ گنہ گار ہوا۔ ابودا وَد نے تخ تا کی کہ حضور نے فر مایا: جس نے قر آن میں کوئی بات بغیر علم کے کہی وہ اپنا ٹھکانا جہنم میں بنا لے۔ بیہی نے پہلی حدیث کے بارے میں کہا: یہ حدیث اگر تھے ہوتو اس سے حضور کی مرادوہ را سے ہوگی جس پرکوئی دلیل قائم نہ ہو لیکن وہ را سے جس کی تا بید وتقویت کسی دلیل سے ہور ہی ہوتو اس کا قول کرنا جائز وروا ہے۔ واللہ اعلم۔

امام ماوردی نے کہا: ورع میں بعض شدت پندوں نے اس حدیث کواس کے ظاہر معنی پر محمول کیا اور قوت اجتہاد سے معافی قرآن کے استباط کونا جائز کہا۔اگر چہ شواہد اس استباط کے موید ہوں اور کوئی نص صریح ان شواہد کے معارض نہ ہو۔ حالال کہ بیاس تدبر قرآن اور استباط احکام سے روگر دانی ہے جس کا ہمیں مکلّف بنایا گیا ہے۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے: (وَلَوُ رَدُوهُ اِلَى الرَّسُولِ وَالٰی اُولِی الْاَمْرِ مِنْهُمُ لَعَلِمَهُ الَّذِیْنَ یَسُتَنْبِطُونَهُ مِنْکُمُ: النساء / ۸۳٪ ''اور اگروہ اس میں یعنی وَالٰی اُولِی الْاَمْرِ مِنْهُمُ لَعَلِمَهُ الَّذِیْنَ یَسُتَنْبِطُونَهُ مِنْکُمُ: النساء / ۸۳٪ ''اور اگروہ اس میں یعنی اطمینان یا ڈرکی بات میں رسول اور ایچ ذی اختیار لوگوں کی طرف رجوع لاتے تو ضرور ان میں سے رسول اور بااختیار لوگ اپنی زیر کی بجر بات اور امور حرب وضرب اور جنگی چالوں سے واقفیت کے سبب رسول اور بااختیار لوگ اپنی ذیر کی تدبیر مستبط کر لیتے یعنی کوئی تدبیر نکال لیت'۔

اگروہ مذہب صحیح ہوتو نہ تو کوئی بات استنباط ہے معلوم کی جاسکتی اور نہ اکثر علمانے کتاب اللہ علی کے سیمجھا ہوتا۔ اس لیے اگر حدیث سیمجھ ہوتو اس کی تاویل ہی ہے کہ جوٹھش اپنی رائے سے قرآن میں کوئی بات کہ جا اور صرف اس کے الفاظ پر ہی اعتماد کرے اور درست بات گہ جائے تو بھی وہ سیمجھی راستے ہے بہک گیا اس لیے کہ اس نے محض رائے سے کسی شاہد اور سند کے بغیر کتاب اللہ میں کلام کیا۔ اور اس کا ٹھیک بات کہ جانا بھش اتفاقی امر ہے۔

اس صدیث میں کتاب اللہ میں اجتہا داوراس سے استنباط کے جواز پر کھلی دلیل ہے۔ بعض علمانے کہا: اس شخص کو قرآن کی تفسیر کرنا جائز ہے جوان پندرہ علوم کا جامع ہوجن کی حاجت ایک مفسر کو پڑتی ہے۔

عللِ احتیاج کے ساتھ ان علوم کا ذیل میں ذکر کیا جارہا ہے۔

[۱] علم لغت: کیوں کہاس سے باعتبار وضع مفر دالفاظ اور ان کے مدلولات کی شرح معلوم ہوتی ہے۔ [۲] علم نحو: کیوں کہاختلاف اعراب سے معنی متغیر ومختلف ہوجا تا ہے اس لیے اس علم کا اعتبار

ضروري ولابدي ہے۔

ابوعبید نے حسن بھری سے تخ تابح کی کہ ان سے ایک ایسے خص کے بارے میں سوال کیا گیا جوع بی زبان اس لیے سیکھتا ہے کہ اسے ''خوش گفتاری'' حاصل ہو جائے اور وہ اپنی قراءت درست کر لے؟ توجواب میں حضرت حسن نے فرمایا: اچھا ہے۔ تم عربی زبان سیکھو کیوں کہ ایسا ہوتا ہے کہ آوی

اجم علوم قرآن

کوئی آیت پڑھتاتو ہے مگراس کے وجہِ اعراب سے ناواقف ہوتا ہے اس لیے ہلاکت میں پڑجا تا ہے۔ [س]علم صرف: کیوں کہ اوز ان اور صینے اس سے معلوم ہوتے ہیں۔ابن فارس نے کہا: جو علم صرف سرمجہ و مرمدہ علم کی مدر جھ سے معد

علم صرف سے محروم ہود ہلم کے بڑے جھے سے محروم ہے۔ 27 علم اشتقاقی: کی سے بریادہ تیں قبائی میں میں میں اور اس میں اور

الله علم اشتقاق: کیول که اسم کا اشتقاق اگر دومختلف مادول سے ہوتو ان کے اختلاف سے معنی مختلف ہوجائے گا جیسے "مسیح" ہے۔ معنی مختلف ہوجائے گا جیسے "مسیح" کہ بیریا تو "سِیاحة" سے شتق ہے یا "مَسح" سے۔

[۷٬۲۰۵]علم معانی وبیان وبدلیج۔اس لیے کہم معانی سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ افادہ معنی کے لحاظ سے تراکیب کلام کی وہ خصوصیات معلوم کے لحاظ سے تراکیب کلام کی خصوصیات کیا ہیں؟ اورعلم بیان سے تراکیب کلام کی وہ خصوصیات معلوم ہوتی ہیں۔ ہوتی ہیں۔ کلام کوعمدہ بنانے کے طریقے معلوم ہوتے ہیں۔ کلام کوعمدہ بنانے کے طریقے معلوم ہوتے ہیں۔

یمی نتیوں علوم''علوم البلاغة''اورتفسیر کا اہم ذریعہ ہیں اس لیے کہ مفسر کے لیے ان امور کا پاس ولحاظ رکھنا ضروری ہے جن کا اعجاز تقاضا کر ہے اور اس کا ادراک انھیں علوم سے ہوسکتا ہے لہذا ان کاعلم لا بدی ہوگا۔

ما علم القراءات: کیوں کہاس سے قرآن کوزبان سے ادا کرنے کی کیفیت معلوم ہوتی ہے اور قراءتوں سے بعض محتمل وجوہ کی بعض دیگر وجوہ پرتر جیح ہوتی ہے۔

[9] علم اصول دین: اس لیے کہ قرآن میں ایسی آیات بھی ہیں جن کا ظاہرا سے معنی پر دلالت کرتا ہے جو خدا کے لیے ممکن نہیں تو جو شخص اصول دین اور فن عقائد سے آگاہ ہوگا وہ ان آیات کا ایسا معنی بیان کر سکے گا جوعقید ہ صحیحہ کے مطابق ہو۔

[۱۰] علم اصول فقہ: کیوں کہاس سے اُحکام پراستدلال اور قرآن سے استباط کی وجہ معلوم ہوتی ہے۔ [۱۱] اسباب نزول اور فضص کاعلم: کیوں کہ سبب نزول سے اس سبب میں نازل ہونے والی آیت کامعنی معلوم ہوتا ہے۔

[17] علم ناسخ ومنسوخ تا کہ معلوم ہوجائے کہ کون محکم ہے اور کون محکم نہیں ہے۔ دسال علم فتہ

[۱۲] مجمل اورمبهم کی تفسیر بیان کرنے والی احادیث کاعلم۔

[10] علم وہبی وعطائی: یہ م اللہ تعالی اسے عطافر ما تا ہے جوا پیغلم پڑمل پیرا رہے۔اس کی طرف اس اثر سے اشارہ بھی کیا گیا ہے" مَنُ عَمِلَ بِمَا عَلِمَ وَرَّنَهُ اللّٰهُ عِلْمَ مَا لَمُ يَعُلَمُ"۔"جو ای علم بڑمل کرے اللہ تعالی اسے ان باتوں کاعلم عطافر ما تا ہے جواسے معلوم نتھیں۔"

ابن ابی الدنیانے کہا: قرآن کےعلوم اوراس سے مستنبط معانی ایک ایساسمندر ہیں جس کا کوئی ساحل نہیں۔انھوں نے مزید کہا: ایک مفسر کے لیے آلہ کی حیثیت رکھنے والے ان علوم کی تحصیل کے بغیر كوئى مفسر ، مفسرنہیں ہوسكتا للہذا جوان علوم كے بغير تفسير كرے وہ شرعاً ممنوع رائے سے تفسير كرے گا اور اگر کوئی ان علوم کی تحصیل کے بعد تفسیر کرے تو وہ رائے منوع سے تفسیر کرنے والانہیں ہوگا۔

انھوں نے مزید کہا: صحابہ وتابعین کوعربی زبان کے علوم فطری طور پر حاصل تھے اس کیے انھیں ان کے حصول واکتیاب کی ضرورت نہ تھی ہاں انھوں نے دوسرے علوم نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ

وسلم سے ضرور حاصل کیے۔

برہان میں ہے: اگر قرآن میں نظر کرنے والے کے دل میں بدعقیدگی یا تکبریا خواہش نفس یا محبت دنيا هوياوه كسى گناه پرمصر هويااس كا ايمان تحقيقي ويقيني نه هو، ياضعيف انتحقيق هويا بيام مفسر كے قول پراعتماد کرتا ہویا اپنی عقل وخرد کومرجع بنا تا ہوتو وہ نہتو معانی وحی کو مجھ سکتا ہے اور نہاس کے اسراراس کے قلب وذہن میں آستے ہیں بلکہ بیساری باتیں اس راہ میں حجاب اور رکاوٹ ہیں بعض بعض سے سخت۔

طبقات مقسرين

تفسير صحابه . تفسير ميں دس صحابه كوشهرت حاصل موئى ، چاروں خلفا ، حضرت ابن مسعود ، حضرت ابن عباس، حضرت الى بن كعب، حضرت زيد بن ثابت، حضرت ابوموى اشعرى اورحضرت عبدالله بن ز بيررضي الله تعالى عنهم ـ

خلفا ہار بعد میں حضرت علی ہے سب سے زیادہ تفسیری روائیتیں آئی ہیں جب کہ باقی تینوں خلفا کی روایتین نہایت قلیل ہیں۔ شایداس کا سبب حضرت علی سے پہلےان حضرات کی وفات ہے۔ یمی بات حضرت ابو بکرصدیق کی قلت روایت حدیث کا بھی سبب ہے۔

تفییر میں حضرت ابو بکرصدیق ہے مروی آثاراتے کم ہیں کہوہ دس سے بھی تجاوز نہیں کرتے جب كه حضرت على سے كثيرة ثارمروى ہيں۔

معمر نے وہب بن عبداللہ سے اور انھوں نے ابواطفیل سے روایت کی کہ ابوالطفیل نے کہا: میں نے حضرت علی کودیکھا کہوہ دورانِ خطبہ فرمارہے ہیں: مجھ سے سوال کرو۔ بخدامیں تمھاری ہراس بات کا جواب دوں گا جوتم مجھ سے پوچھو گے۔تم مجھ سے کتاب اللہ کے بارے میں پوچھو۔ بخدامجھاس کی ہرآیت کے متعلق معلوم ہے کہوہ رات میں نازل ہوئی یادن میں ،عام زمین پرنازل ہوئی یا پہاڑیر۔ ابونعیم نے حلیہ میں بطریق ابو بکر بن عیاش ،نصیر بن سلیمان احمسی ہے ، اِنھوں نے اینے والد سلیمان سے اور اِنھوں نے حضرت علی سے روایت کی کہ آپ نے فر مایا: خدا کی قتم جو بھی آیت نازل

ہوئی مجھے اس کا سبب نزول اور جائے نزول معلوم ہے کیوں کہ میر ہےرب نے مجھے سبجھنے والا دل اور بہت سوال کرنے والی زبان عطافر مائی۔

حضرت ابن معود سے منقول روایات کی تعداد حضرت علی سے منقول مرویات سے کہیں زیادہ ہے۔ ابن جریروغیرہ نے حضرت ابن معود نے روایت کی کہ آپ نے فرمایا: اس ذات کی تئم جس کے سواکوئی لائق پرستش نہیں ' کتاب اللہ کی جو بھی آیت نازل ہوئی جھے اس کے متعلق معلوم ہے کہ وہ کس کے بارے میں نازل ہوئی اور کہاں نازل ہوئی ۔ اگر جھے کسی مقام پر کسی ایسے خص کی موجودگی کا علم ہوجا تا جو کتاب اللہ کا جھے سے زیادہ علم رکھتا ہواور اس تک سوار یوں کی رسائی بھی ممکن ہوتو میں ضرور اس کے پاس جاتا۔ اللہ کا جھے سے زیادہ علم رکھتا ہواور اس تک سوار یوں کی رسائی بھی ممکن ہوتو میں ضرور اس کے پاس جاتا۔ ابوقعیم نے ابوابحتری ہے تخری کی انھوں نے کہا: لوگوں نے حضرت علی سے پوچھا: حضرت ابن جات معود کے بارے میں بتا ہے؟ فرمایا: انھوں نے کتاب وسنت کا علم حاصل کیا پھررک گئے اور ا تناعلم کا فی ہے۔ معود کے بارے میں بتا ہے؟ فرمایا: ان جات کے میں بی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وہم نے دعا کر تے ہوئے فرمایا: اسے حکمت کا علم عطافر ہا۔ یہ بیتھی فرمایا: اسے اللہ !! سے حکمت بخش دے، دوسری روایت میں ہے اے اللہ!! سے حکمت کا علم عطافر ہا۔ ابوقعیم نے حلیہ میں حضرت ابن عمر سے تخر کرتے ہوئے فرمایا: رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے حضرت عبد اللہ بین عباس کے لیے دعا ہے فیر کرتے ہوئے فرمایا: اسے اللہ اس میں ہرکت عطافر ما اور اس کے ذریعیم کی نشروا شاعت فرما۔

ابولعیم نے بی بطریق عبدالمؤمن بن خالد،عبدالله بن بریدہ سے اور انھوں نے حضرت عبد الله بن عباس سے تخ تخ کی: آپ نے فر مایا: ایک بار میں نبی کریم صلی الله تعالی علیه وسلم کی خدمت میں الله بن عباس سے تخ تخ کی: آپ نے فر مایا: ایک بار میں نبی کریم صلی الله تعالی علیه وسلم کی خدمت میں اس وقت پہنچا جب حضرت جریل آپ کے پاس حاضر سے۔ مجھے دکھے کر حضرت جریل نے حضور سے کہا: یہاس امت کا (جبر ) عالم ہونے والا ہے تواسے خبر کی تاکید فر مائے۔

آنصوں نے ہی بطریق عبداللہ بن ح اش ،عوام بن حوشب سے اور اِنصوں نے مجاہد سے تخ تَحُ کی کہ حضرت ابن عباس نے فرمایا: مجھ سے رسول الله صلی الله تعالی علیه وسلم نے فرمایا: تم کیا ہی خوب ترجمان قرآن ہو۔

جیمی نے اپنی کتاب دلائل میں ابن مسعود سے تخ تابج کی ، انھوں نے فر مایا: عبد الله بن عباس کتنے اجھے ترجمان قرآن ہیں۔

ابولعیم نے مجاہد سے تخریج کی ، انھوں نے کہا: ابن عباس کو ان کے دفور علم کی دجہ سے بحر (سمندر) کہاجا تا تھا۔

الوقيم في بى ابن الحفيد ستخر يج كى الحول في كها: ابن عباس ال احت كيخر (براء عالم) تهد

انھوں نے بی حسن بھری سے تخ ہے کی ،انھوں نے کہا کہ حضرت ابن عباس کا قرآن میں اتنا بلتد مقام تھا کہ حضرت عمر فر مایا کرتے تھے" وہ ادھیڑ عمر والوں کا نوجوان ہے۔اس کو بہت سوال کرنے والی زبان اور بہت عقل والا ول ملاہے"۔

مخارى نے بطریق سعید بن جبر،حضرت ابن عباس سے تخ تے كى ،آپ نے فرمایا: مجھے حظرت عرشيوخ بدرك ساتهدان كدرميان جكدديت بعض كوان كاليطرز عمل احجهاندلكاس ليوده بول پڑے:ان کو جارے برابر کیوں بھایا جاتا ہے جب کدان کے برابرتو جارے منے ہیں؟ مین کر حضرت عمر نے فر مایا: بیدوہ ہیں جن کا مقام شخصیں معلوم ہے۔اس کے بعدایک دن حضرت عمر نے شیوخ بدركو بلايا ور ابن عباس كوان كدرميان بنهايا-ابن عباس كہتے ہيں: ميرے خيال ميں حضرت عمر نے مجھے اس دن ان لوگوں کے درمیان اس لیے طلب فرمایا تھا کہ انھیں میراعلمی مقام دکھادیں۔ آپ نے فرمایا: آپ اوگ اللہ تعالی کے قول (اذا جاء نصر الله والفتح) کے بارے میں کیا کہتے ہیں؟ ایک صاحب نے کہا: ہمیں اس آیت کریمہ میں حکم دیا گیا ہے کہ جب ہمیں فنخ وکا مرانی ملے تو ہم اللہ ی حمد و ثنا کریں اور اس سے مغفرت طلب کریں، جب کہ دوسرے حضرات خاموش رہے اور کچھ جواب نددیا۔اب حضرت عمر نے مجھ سے پوچھا ابن عباس! کیاتم بھی یہی کہتے ہو؟ میں نے کہا: میں سے نہیں کہتا۔ اس پرآپ نے دریافت فرمایا پھرتم کیا کہتے ہو؟ میں نے کہا؛اس سے مرادرسول الله صلی الله تعالى عليه وسلم كا وقت وفات ہے جس سے آپ كوالله تعالى نے يہلے ہى آگاہ وباخبر كرتے ہوئے فرمايا: "اذا جاء نصر الله والفتح" جب فتح ونصرت خداوندي آجائ توبيتمحاري وفات كي علامت ہوگی اس لیےائے رب کی حمد وثنا کے ساتھ اس کی یا کی بیان کرواوراس سے مغفرت جا ہو بے شک وہ بہت توبہ قبول کرنے والا ہے۔ بیان کرحضرت عمر نے فرمایا مجھے بھی اس آیت کریمہ سے وہی معلوم ے جوتم کہ رہے ہو۔

طبقهُ تابعين

ابن تیمیہ نے کہا:تفسیر کا سب سے زیادہ علم اہل مکہ کے پاس ہے کیوں کہ بیلوگ حضرت عبد اللہ بن عباس کے اصحاب و تلا مذہ ہیں۔جیسے مجاہد،عطاء بن ابی رباح، ابن عباس کے غلام عکر مہ،سعید بن جبیراورطا کوس وغیر ہم۔

ای طرح تفییر میں کوفہ کے اندر ابن مسعود کے اصحاب و تلامذہ اور علما ہے اہل مدینہ مثلاً زید بن اسلم ہیں جن سے ان کے صاحبز اد سے عبد الرحمٰن بن زید اور مالک بن انس نے علم تفییر حاصل کیا۔ مفسرین تابعین میں نمایاں اور متاز مجاہد ہیں۔فضل بن میمون نے کہا: میں نے مجاہد کو کہتے

ہوئے سنا: میں نے ابن عباس کو قرآن تمیں بار رو ھرسنایا۔ مجامد ہی نے سیھی کہا: میں نے ابن عباس کو مصحف شریف تین بار پڑھ کرسنایا۔ میں اس کی ہرآیت پر کھہر تا اور اس کے متعلق دریا فت کرتا کہ یہ کس کے بارے میں نازل ہوئی اوراس کی کیفیت کیاتھی ؟ نصیف نے کہا: مجاہد تفسیر کے سب سے بڑے عالم تھے۔ حضرت سفیان توری نے کہا: اگر شمصیں مجاہد ہے مروی تفسیرمل جائے تو وہی تمھارے لیے کافی

اوربس ہے۔

ابن تیمیدنے کہا: اسی لیےامام شافعی اور امام بخاری وغیر ہما اہل علم ان کی تفسیر پراعتماد کرتے ہیں۔ امام سیوطی نے کہا: فریابی نے اپنی تفسیر میں مجاہد سے مروی اقوال کا زیادہ سے زیادہ ذکر کیا ہے اورابن عباس وغيره ہے منقول مرویات کا ذکر بہت کم کیا ہے۔

اتھیں میں ایک نمایاں نام حضرت سعید بن جبیر کا بھی ہے ۔ سفیان توری نے کہا تفسیر جار حضرات \_ سعید بن جبیر ، مجامد ، عکر مه ، اورضحاک \_ سے حاصل کرو۔

قادہ نے کہا: تابعین میں سب سے زبادہ علم والے چار حضرات ہیں جن میں عطاء ابن ابی رباح مناسكِ جج كے ،سعيد بن جبيرتفير كے ،عكرمہ سِير كے اور حسن بھرى حلال وحرام كےسب سے بڑے عالم تھے۔

ایک اور ممتاز شخصیت حضرت ابن عباس کے غلام عکرمہ تابعی کی ہے جن کے متعلق امام شعبی نے کہا: عکر مہے زیادہ کتاب اللہ کاعلم رکھنے والا کوئی باقی نہ رہا۔

ساک بن حرب نے کہا: میں نے عکرمہ کو کہتے ہوئے سنا: میں نے دو دفتیوں کے درمیان کے بورے قرآن کی تفسیر کی ہے۔

أنهيس نماياں تابعين ميں حسن بھري،عطاء ابن ابي رباح،عطاء بن ابي سلمه خراساني،محمر بن كعب قرظي، ابوالعاليه، ضحاك بن مزاحم ،عطيه عوفي ، قياده ، زيد بن اسلم ، مره بهداني اورابو ما لك بهي ہيں۔ ان کے بعدر بیج بن انس،عبدالرحمن بن زید بن اسلم اور دوسر مفسرین کاز مانہ آتا ہے۔ بیقدیم مفسرین ہیں جن کے زیادہ تراقوال صحابہ سے ماخوذ ہیں۔

**پھراس طبقہ کے بعد** جوتفسریں تالیف کی کئیں ان میں صحابہ اور تابعین کے اقوال یکجا کیے گئے۔ جیسے: سفیان بن عیدینہ، وکیع بن جرّ اح، شعبہ بن حجاج ، یزید بن ہارون،عبدالرزاق، آ دم بن الى اياس، الحق بن را مويه، رَوح بن عُباده، عبد بن حميد، سعيداور ابو بكر بن الى شيبه وغير بهم كي تفسيري-ان کے بعد ابن جربرطبری ہیں جن کی کتاب تفسیر کی تمام کتابوں میں سب سے زیادہ عظیم وجلیل شکیم کی گئی ہے۔

پھرابن ابی جائم ، ابن ماجہ ، جائم ، ابن مردویہ ، ابوالشیخ بن حبان اور ابن المنذ روغیرہ کی تفاسیر ہیں جن میں ہرایک قول کی سند صحابہ ، تا بعین اور تبع تا بعین تک بالا تصال پہنچی ہے اور ان میں ان کے علاوہ اور پھر بھی ندکور نہیں ۔ ہاں ابن جریر اپنی تفسیر میں اقوال کی توجیہ ، بعض اقوال کی بعض پرتر جے اور اعراب واستنباط کا بھی ذکر کرتے ہیں اس طرح ان کی تفسیر ان خوبیوں کے باعث مذکورہ مفسرین کی کتابوں پر فوقیت اور برتری رکھتی ہے۔

تورن کے بغیر نقل کیا جس کے باعث تفسیر میں ایس با تیں بھی شامل ہو گئیں جن کی کوئی اصل نہیں اور شخیح قائل کے بغیر نقل کیا جس کے باعث تفسیر میں ایس با تیں بھی شامل ہو گئیں جن کی کوئی اصل نہیں اور شخیح کی ضعیف ہے ایس آئی کے ضعیف ہے ایس آئی کہ خیال آتا اس پراعتاد کر لیتا پھر بعد میں آنے والا اس سے اسے نقل اسے درج کردیتا، اور دل میں جو بھی خیال آتا اس پراعتاد کر لیتا پھر بعد میں آنے والا اس سے اسے نقل کرتا اور یہ گمان کرتا کہ ضرور اس کی کوئی اصل ہوگا۔ اس طرف توجہ نہ رہی کہ تنقیح کرکے وہ تفسیر لی جو ساف صالحین سے مروی ہے یا ایسے حضرات سے منقول ہے جو علم تفسیر میں مرجع اور معتمد ہیں۔ پھر اس کے بعد ان لوگوں کی تقنیفات ہیں جو کسی ایک علم میں اپنے ہم عصروں پر فوقیت رکھتے ہواس لیے ہرا بیک اپنی تفسیر کو اسی فن تک محدود رکھتا تھا جس کا اس پر غلبہ ہوتا نے وی کی تفسیر دیکھوتو اس کی ساری دل چھی اور توجہ صرف اعراب بیان کرنے ، اس میں زیادہ سے زیادہ احتمالی صور تیں بتانے اور خوکے تو اعدو مسائل اور اس کے فروع و خلافیات کوئی کرنے میں مہذول ہوتی ہے۔ جسے کہ ذہا جا اور واحدی نے بسیط میں اور ابو حیان نے "الم حرول النہو" میں یہی طریقہ اختیار کیا ہے۔

تاریخ واخبار سے شغف رکھنے والے کو دیکھواسے قصوں اور ان کے احاطے اور سلف سے مردی غلط یا سیجے اخبار کے علاوہ کسی اور چیز سے کوئی غرض ہی نہیں ہوتی تھی۔ جیسے نثلبی ۔

فقیہ اپنی تفسیر میں تقریباً باب الطهارة سے لے کر امهات الاولاد [اولا و کی کنیز ماؤل]

تک کے مسائل ذکر کرتا ہے اور ضمنا مجھی اس حد تک آجاتا ہے کہ فقہی فروع کے دلائل اور مخالفین کے
دلائل کے جوابات جن کا آیت سے کوئی تعلق نہیں سبھی ذکر کرتا ہے۔ جیسے: قرطبی۔

علوم عقلی کے حامل مفسرین خاص طور سے امام رازی نے حکما وفلا سفہ اور ان جیسے دوسر ہے لوگوں کے اقوال سے اپنی تفسیر کو بھر دیا ہے اور ایک بات سے دوسری کسی بات کی طرف اس طرح منتقل ہو گئے ہیں کہ مطالعہ کرنے والے کو چیرت ہوتی ہے کہ آیت سے غیر متعلق کیسی کیسی باتیں درج کر دی ہیں۔ ابو حیان نے بحر میں کہا: امام فخر الدین رازی نے اپنی تفسیر میں ایسی بہت سی طول طویل باتیں جمع کر دی ہیں جن کی علم تفسیر میں کوئی ضرورت نہیں تھی ۔ اسی لیے بعض علمانے کہا: اس میں تفسیر باتیں جمع کر دی ہیں جن کی علم تفسیر میں کوئی ضرورت نہیں تھی ۔ اسی لیے بعض علمانے کہا: اس میں تفسیر

كے سواسب بچھے۔

بد مذہب تفیر لکھنے پر آتا ہے تو اس کا مقصداس کے سوا پھی ہمیں ہوتا کہ آیات میں تحریف کرکے انھیں اپنے مذہب فاسد پر تطبیق دے ، کوئی دور کی کوڑی الی جاتو اسے ہی غنیمت سمجھ کر جھپٹ لیتا ہے یا کوئی الی جگہ مل جاتی ہے جس میں اس کے لیے ادنی سی تنجائش ہوتو بے تحاشا اس کی طرف دوڑ جاتا ہے ۔ بلقینی نے کہا: میں نے زخشری کی کتاب '' کشاف'' سے اعتزال چھانٹ چھانٹ کر ڈکالا ہے۔ مثلاً قرآن میں ہے : (فَمَنُ زُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَاُدُخِلَ الْحَنَّةَ فَقَدُ فَازَ : ال عمران / ۱۸۵) سے دور کیا گیا اور جنت میں داخل کیا گیا وہ ضرور کا میاب ہے۔''

اس کی تفییر میں لکھا ہے: "وَاَیُّ فَوزٍ اَعظَمُ مِنْ دُخُولِ الْجَنَّةِ" جنت میں جانے سے بڑھ کراورکون ی کامیابی ہوگی۔اس سے عدم رویت باری تعالیٰ کی طرف اشارہ کیا۔

امام سیوطی نے کہا: اگرتم کہو کہ آپ کس تفییر کی طرف رہ نمائی کرتے ہیں اور ناظر کو کس تفییر ہو اعتماد کرنے کا حکم دیتے ہیں؟ اس کے جواب میں فرماتے ہیں: تم امام ابوجعفر بن جربرطبری کی تفییر پڑے اعتماد کر وجس کے متعلق معتبر علما کا اجماع ہے کہ تفییر میں ایسی کوئی کتاب نہ کھی گئی۔

امام نووی نے اپنی کتاب'' تہذیب'' میں کہا تفسیر میں ابن جریر کی کتاب جیسی کوئی کتاب کیے مفسر نے نہیں کھی۔واللہ تعالی اعلم۔

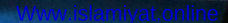
خاتمه كتاب از مترجم

زبرۃ الاتقان مضمونِ بالا برختم ہو جاتی ہے۔ اتقان میں امام سیوطی نے اس کے بعد اُن احادیث کو ثبت کیا ہے جو کئی آیت کی تفسیر میں رسول الدّصلی اللّہ تعالیٰ علیہ وسلم سے مروی ہیں ،سورتوں کے اسا کاعنوان قائم کر کے اس سورہ کے تحت جواحادیث مرفوعہ آئی ہیں ان کولکھا ہے۔ پھراجمالاً اتقان کی کچھ خوبیاں بیان کی ہیں اور دعا نفع و تبول پر کتاب ختم کی ہے۔ یہ

الانقان فی علوم القرآن کومصنف نے اُسی (۸۰) انواع پرتقسیم کیا ہے، جن میں سے پچھاہی اور خاص خاص نوعوں کو' زبدۃ الانقان' میں تلخیص کے ساتھ لیا گیا ہے۔ زیر نظر کتاب ای کا ترجی ہے۔ رب تعالیٰ ہمیں اور جملہ قارئین کواس سے نفع بخشے اورا ہے کرم سے اُسے قبول فرما کر مقبول حاسب سے ایک کی ترجی ہے۔ رب تعالیٰ ہمیں اور جملہ قارئین کواس سے نفع بخشے اورا ہے کرم سے اُسے قبول فرما کر مقبول حاسب و عام بنائے۔ آمین ، والحمد للدرب الخلمین ، والصلوٰۃ والسلام علی حبیبہ سید الخلق اجمعین وعلی آلہ و صب والتا بعین مہم باحسان الیٰ یوم الدین۔

محمد عارف الله فيضى مصباحى استاذ فيض العلوم محمرة بادكوم نه لع مو، يولي

۲۸ رحرم الحرام المساما هد ۱۲۸ رومبر ۱۱۰۱ء - شنبه











## **MAJLIS-E-BARAKAT JAMIA ASHRAFIA**

MUBARAKPUR, DISTT. AZAMGARH (U.P.) 276404 Ph: (05462) 250092, 250148, 250149, Fax: 251448

> http://www.al-jamiatulashrafia.org E-mail: aljamiatul\_ashrafia@rediffmail.com